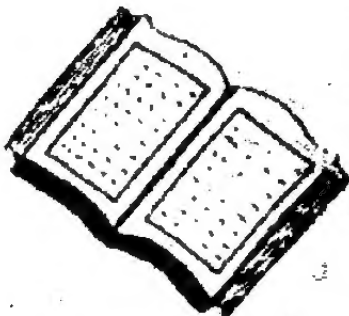
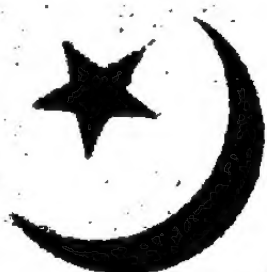


سالانہ نمبر

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ



جمال و حُسْنِ قرآن نورِ جانِ ہر مسلمان ہے  
قریب ہے چاند اور دل کا ہمارا چاند قرآن ہے



الْفُوْقَانُ

نومبر دسمبر ۱۹۵۷ء

ایڈٹر

ابو العطا چالنڈھری

سالانہ نمبر کی قیمت  
پانچ روپے

سالانہ نمبر  
پانچ روپے

# قرآن کریم کی ملح میں عاشقانہ ترانہ

(اذکلام حضرت بانی سلسلہ احمدیہ علیہ السلام)

جمال و حسن قرآن نور جان ہر مسلمان ہے  
نظر اسکی تہییجتی نظر میں فکر کر دیکھا  
بہار بجا و دال پیدا ہے اسکی ہر غبارتیں  
کلام پاک نہ دال کا نہیں شانی کوئی ہرگز  
خدا کے قول سے قول بشر کیونکر برابر ہو  
ملائک حسکی حضرت میں کیسی اقرارِ علمی  
پناہ کتا نہیں اک پاؤں کیسے کا بشر ہرگز  
الے لوگو کو وچھے پاس شان کبریائی کا  
خدا سے غیر کو ہتھا بنا سخت گُفران ہے  
اگر اقرار ہے تم کو خدا کی ذاتِ واحد کا  
یہ کیسے پہنچے دل رتھار کے بھل کے پردے  
تو پھر کیوں سقدول میں رے شرک پہاں ہے  
خطا کرتے ہو بازاً اُاگر کچھ خوف نیز داں ہے

سمیں کچھ کیسی نہیں بھائی یو صحت ہے غریبانہ  
کوئی جو پاک دل ہو ور دل و جمال سبق قربان ہے

لیسیہا ملکہ الرشیدہ نہیں

شارعہ بستر

جلد چہارم

نومبر ۱۹۵۵ء

## الفہرست

| عنوان                                                                                                                                                                    | جائز | مصنفوں نگار                                        | نیشن                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------|---------------------------------------|
| ۱۔ قرآن کریم کی درجیں<br>ساقیہ نہیں رائمہ رازم اردو                                                                                                                      | ۱۳   | حضرت بانی سلسلہ احمدیہ<br>علیہ السلام              | حضرت مسیح مسیح احمد بن علی            |
| ۲۔ قرآن مجید کے کامل اور زندہ<br>کا پہنچنے پر دو بے نظر شہادتیں                                                                                                          | ۱۴   | ایڈیٹر                                             | ایڈیٹر                                |
| ۳۔ ذراں بانی سلسلہ احمدیہ<br>(لطف فارسی)                                                                                                                                 | ۱۵   | حضرت بانی سلسلہ احمدیہ<br>علیہ السلام              | حضرت بانی سلسلہ احمدیہ<br>علیہ السلام |
| ۴۔ قرآن مجید کی اشاعت کا جذبہ<br>قرآن مجید کی قانون راسکی وسعت                                                                                                           | ۱۶   | جناب لاعبد المایمودیہ بیانی                        | جناب لاعبد المایمودیہ بیانی           |
| ۵۔ المکان بتوت کے تین دلائل<br>میر ترجمان القرآن کے عقائد ایڈیٹر<br>اعدان کا ازالہ                                                                                       | ۱۷   | ایڈیٹر                                             | ایڈیٹر                                |
| ۶۔ میثاق نبیین کی تفسیر اردو<br>جناب دوہی صاحب کی شعلہ                                                                                                                   | ۱۸   | جناب اکرم غلام مصطفیٰ صاحب                         | جناب اکرم غلام مصطفیٰ صاحب            |
| ۷۔ العرب و حب القرآن                                                                                                                                                     | ۱۹   | مکرم مولوی عبد الحق صاحب                           | مکرم مولوی عبد الحق صاحب              |
| ۸۔ ترجمان القرآن کے ایڈیٹر<br>کے نام خط                                                                                                                                  | ۲۰   | جناب عولیٰ جبیر الحکیم صاحب<br>پشاور               | جناب عولیٰ جبیر الحکیم صاحب<br>پشاور  |
| ۹۔ مشرفات :-<br>(۱) رسالہ طلوع اسلام کی تائیہ<br>درافتی (۲) حجت سوڑا زاد اسلامی<br>معنی (۳) اوقات تجید اور قرآنیہ<br>اویمازت پہنچوں یہ کاملاً<br>(۴) درد مندلوں کی تائیہ | ۲۱   | ایڈیٹر                                             | ایڈیٹر                                |
| ۱۰۔ اسادیت نوبیہ کے بحث ترشی<br>ہونے پر دلائل (منکرین حادثہ<br>کے ادھام کا ازالہ)                                                                                        | ۲۲   | جناب علیٰ بخاری حمد عثمان شاد<br>پروفیسر جامد نصرت | جناب علیٰ بخاری حمد عثمان شاد         |
| ۱۱۔ سات آسمان اور زمین                                                                                                                                                   | ۲۳   | دنیوہ                                              | جناب پوادھی محمد عبد العزیز           |
| (ظایع و ناشر ابوالعلاء المذھبی نے هنیاد اسلام پریں ربوہ سے چھپا کر فرقان احمد نگر روہ صنیع جہنگیت عہد لائی گیا)                                                          | ۲۴   | کم معنظر کے اخبار<br>اوقات المکتب و جواز کا اعلان  | جناب پوادھی محمد عبد العزیز           |
| ۱۲۔ ترجمہ<br>سے                                                                                                                                                          | ۲۵   | کم معنظر کے اخبار<br>اوقات المکتب و جواز کا اعلان  | جناب پوادھی محمد عبد العزیز           |
| ۱۳۔ امریکی سے ہمارا کامبے دوکان<br>تعلقات ہیں -                                                                                                                          | ۲۶   | جناب علیٰ بخاری حمد عثمان شاد<br>پروفیسر جامد نصرت | جناب علیٰ بخاری حمد عثمان شاد         |
| ۱۴۔ فلسطین کے متعلق سعودی<br>حکومت کا موقف -                                                                                                                             | ۲۷   | دنیوہ                                              | جناب پوادھی محمد عبد العزیز           |

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

نومبر

دسمبر ۱۹۵۲ء

الْقُوْفَةُ

بیسع الاول

بیسع الثاني ۱۳۷۷ھ

قرآن مجید کامل اور کتابتی پر وحیٰ اپنے اطہر شہادتیں

ہر دعویٰ کی دلیل اور سہ ماہیٰ میں تاریخ مراتب

(۱)

کوئی معقول دلیل پریش نہ کی جاسکے ہرستی بادی تعالیٰ کے منکروں متعین فرماتا ہے حاجتہم داحضۃ عند رَبِّہم۔ یہ لوگ ہے دلیل بات کرتے ہیں محفوظ یہم و سوہ کاشکار ہیں۔ ان کے پاس کوئی دلیل نہیں ہے۔ قرآنی معاشر کے مطابقی مذہبی زندگی دراصل اسی فرد اور اسی بحثت کو مواصل ہے جن کے پاس اپنے حقائق کے دلائل موجود ہیں۔ جو لوگ ہے دلیل محفوظ پاپ دادا کی تقلید کی بناء پر اپنے عقائد پر جسے بیٹھے ہیں قرآن کریم انہیں روحاںی زندگی سے خروم قرار دیتا ہے۔ قرآنی الیکلاد من هَلَكَ عَنْ بَيْتَهُ وَ يَحْيِي مَنْ حَيَّ عَنْ بَيْتَهُ كَرَذْفَنگی اسی کی ہو جسے دلیل حاصل ہے۔ وہ تو مرد ہے جو دلیل سے یہ نسبت ہو جسے قرآن مجید نے اپنے مقلوب یہ دعویٰ فرمایا ہے کہ میں

قرآن مجید نے انسان کی حریت فکر کا اعلان کیا اور ہر عقیدہ اور خیال کے منوائے کے لئے صرف دلیل اور بڑاں کو پریش کرنے کی تلقین کی۔ قرآن مجید جبرا اور اکاہ کا مخالف ہے۔ اس کا وہ فتح اعلان ہے لا اکر را تھی الدِّرِیْش۔ کہ دین کے باتے یہ کسی قسم کا جبر جائز نہیں۔ قرآن مجید صرف قوت اقتصاد کا نتا میں ہے۔ وہ خود بھی ہر دعویٰ کی دلیل پیش کرتا ہے اور اپنے مخالفین کو بھی بار بار پیغام کرتا ہے هَا تُوا بِرَبِّهَا نَكُمْ رَانْ كُنْثُمْ صَنِدْ قِيْمَنْ۔ کہ اگر تم اپنے دعویٰ میں سچے ہو تو اپنے دعویٰ کی دلیل پیش کرو۔ یہ بھی بے دلیل باتیں کتنا عقائد انسان کے شایان شان نہیں۔ قرآن مجید نے باطل اور جھوٹے عقیدہ کی بھی علامت بیان کی ہے کہ اسکے بارے میں

اپنے سب دعووں پر معقول دلائل پیش کئے ہیں اور یہ بڑ کے سخنان کے لئے دلیل و تجہیں کوہ دینے بنا یہ ہے۔ قرآن پاک کی اس بے مثل فضیلت کا ایک امتحان تو ۱۹۷۸ء میں ہو چکا ہے جب کہ حضرت مانی سیدنا احمد یعنی امیر تبریزی میساںیوں سے مشہور میاحدہ (جو بعد ازاں جنگ مقدس کے نام سے شائع ہوا ہے) کیا اور اس سے میاحدہ

میں اپنے اس بیان کی پابندی فرمائی گئی۔

”لازم اور ضروری ہو گا کہ جو دعویٰ کریں  
وہ دعویٰ اس الہامی کتاب کے حوالہ سے کیا  
جادے جو الہامی قرار دی گئی ہے اور جو  
دلیل پیش کریں وہ دلیل ہمیں سے کتاب کے  
حوالہ سے ہو۔ کیونکہ یہ بات بالکل صحیح اور  
کامل کتاب کی شان سے بعید ہے کہ اس کی  
وکالت اپنے تمام ساختہ پرداخت سے  
کوئی دوسرا شخص کرے اور وہ کتاب بھلی  
خاہوش اور ساکت ہو۔“ (۱۳)

اپنے تمام میاحدہ میں ہر دعویٰ اور ہر عقلی دلیل قرآنجدید سے پیش فرمائی۔ اپنے بال مقابل عیا تی مناظریں سیبی بھی، مطالیہ کیا کہ وہ بھی اپنا ہر دعویٰ اور ہر دلیل الجیل سے پیش کریں مگر عیا تی صاحبین اس پابندی کو ہرگز پورا نہ کر سکے۔ اس سے ظاہر ہو گیا کہ در حقیقت قرآن مجید یہی وہ کتاب ہے جسے یہ انتیاز حاصل ہے کہ وہ اپنا دعویٰ بھی خود پیش کرتا ہے اور اپنے دعویٰ پر عقلی دلائل بھی خود بیان کرتا ہے۔ وہ اس بات کا محترج ہنس کر لوگ اس کی سچائی کو ثابت کرنے کے لئے دلائل پیش پائیں اختراع کریں۔ قرآن مجید کی اس فضیلت کا ایک امتحان تو ۱۹۷۸ء میں متنا بدر سے ہو گیا اور دوسرا امتحان ہر وقت ہو سکتا ہے۔ یوں تو احمدیت کا سامان پڑھ چکا ہے اسی بنیاد پر مقام ہے کہ قرآن مجید کا ہر دعویٰ اس کی پیش کردہ عقلی دلائل سے

اپنے ہر دعویٰ پر دلیل پیش کرتا ہوں اور یہی نے کوئی ایجاد عویٰ نہیں کیا جس کی صحت پر یہی نے عقلی اور فطری دلائل پیش نہ کئے ہوں۔ فرمایا۔ شہر رمضان

الَّذِي نَزَّلَ فِيْهِ الْقُرْآنَ هُدًى لِّلْمُتَّسَاءلِينَ وَ  
بُشِّرَتِ رِّبْنَتَ الْهُدْدَى لِمَنْ كَرِهَ قُرْآنَ جو در رمضان کے باہر کت ہبینے میں نازل ہوا ہے اسی میں ہر بیلہ سے کامل ہدایت موجود ہے اور یہ اپنے ہر بیان اور دعویٰ پر تبیانات دلائل پیش کرتا ہے اور حق دبائل میں اپنے فرق کرتا ہے۔

قرآن مجید سے پہلے نازل ہونیوالی کسی الہامی کتاب میں یہ نہیں موجود نہیں ہے۔ عام طور پر ان کتب میں فتاویٰ اور بیانات تو پائے جاتے ہیں مگر اسلوب کہ ہر دعویٰ کے لئے دلیل اور بیان پیش کی جاتے ان کتب میں نہیں پایا جاتا۔ لیکن یاد رہے کہ یہ امر ان کتابوں کے مقابلہ پر ہونے کے منافی نہیں اور اس سے اللہ کی ذاتی اہمیت میں فرق نہیں آتا گیونکہ ان کتابوں کے مقابلہ کے نزدیک اتنا تھا کہ انہیں اسی طرح نازل کیا جاتا ہاں ثابت کے ارتقاء کی ابتدائی ممتازی میں نازل ہوئی تھیں اور ایک محدود زمانہ اور مخصوص قوم تک ان کا دائرہ تھا۔ وہ ہمیشہ کے لئے زندہ رہنے والی لذتیں نہ تھیں اسلئے ان میں اگر یہ کامل اور جامع اسلوب بیان اختیار نہ کیا گیا تو اس میں کوئی خرج نہ تھا۔ لیکن قرآن مجید ایک کامل اور بیامع مشریعیت ہے۔ وہ اپنے دلائل سے ہی تمام قوموں اور انسانوں کے لئے ہدایتانا صور ہے اور اسکا دائرة تمام زمانوں پر صادی ہے اسلئے اس کے لئے ضروری تھا کہ اپنے ہر دعویٰ پر دلیل دیتا اور اپنے ہر بیان پر بیش پیش کرتا۔ چنانچہ اس نے ایسا ہی کیا ہے۔ قرآن مجید کی یہ ایک بیش نظر خوبی ہے کہ اس نے

حاصل رہا۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :-

إِنَّ الَّذِينَ قَاتَلُوا رَبَّنَا إِذْ كَانُوا  
أَسْتَقْأَمُوا سَذَلٌ عَكِيشٌ  
الْمُلْكَةُ لَا تَحْمَلُونَ وَلَا  
تَحْمِلُونَ وَأَبْشِرُونَا بِالْجَنَّةِ  
الَّتِي كُنْتُمْ تَوَعَّدُونَ ۝ تَحْمِلُونَ  
أَذْلِيَاءَ حُكْمَ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا  
وَفِي الْآخِرَةِ ۝

ترجمہ:- کہ جو لوگ اللہ تعالیٰ کو اپنے اس مانسے میں  
اُن پر فرشتہ نازل ہوتے ہیں اور اسیں  
کہتے ہیں کہ تم خوف دھون ملک و بلکہ مومنوں  
جنت کی خوشخبری حاصل کرو۔ ہم اس درجہ  
ذندگی میں بھی تمہارے دوست ہیں اور آخرت  
میں بھی ۔ ۔ ۔

قرآن مجید نے اپنے پاکیزہ درخت کا مثال لیا ہے جی  
مقدسوں کو قرار دیا ہے جنہیں نعمت مکالمہ و مخاطبہ  
حاصل ہے اور جو فرشتوں سے تم کلام ہوتے ہیں ۔  
اسلام کے تو سے کامل کتاب قرآن مجید کی صداقت کا  
یہ زبردست زندہ نشان ہے کہ قرآن پاک کے سیعین  
اس نعمت سے وافسہ حصہ پاٹتے ہیں ۔ اور اسیہ زندہ  
گواہ ہر زمانے میں موجود رہے ہیں ۔ یہ امتیاز صرف  
اسلام کو حاصل ہے ۔

موجودہ زمانے میں جیکہ مذاہب کے پیرویوں کی  
حالت بہت خراب ہو چکی ہے اور وہ دین حاصلت سے  
بہت دور بیکے ہیں ۔ اللہ تعالیٰ نے اسلام کو اسی  
امستیاز کہ قائم رکھا ہے جو حضرت باقی اسلام احمد  
علیہ السلام تحریر فرماتے ہیں ۔ ۔ ۔

(الف) ”ایک عظیم الشان مسجد ہائی محضرت

منہ فضلت : ۳۱۔ ۳۰

تابوت سے لیکن الگ کوئی غیر مسلم بیانی یا ارباب وغیرہ اس  
میدان میں اپنی الہامی کتاب کا قرآن مجید سے مقابلہ کر کے  
قرآن مجید کی برتری کو آزاد مانا ہے تو جماعت احمدیہ ہر وقت  
اک امتحان کے لئے تیار ہے ۔

(۲)

قرآن مجید نے زندہ اور اتمیہ کلام الہامی میں  
یہ بیان فرمائی ہے کہ وہ ہر زمانے میں اپنے تازہ اور شریس  
چیل پیش کرتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :-

أَكَمَّ تَرْكِيْقَ عَنْ رَبِّ الْأَرْضَ مُثْلَّاً كَلْوَةً  
طَبِيْبَةً كَسَجَرَةَ طَبِيْبَةً أَصْلُهَا  
ثَابِتَ وَغَرَعُهَا فِي السَّهَّا يَوْمَ وَلَيْلَةَ  
أَكْلَهَا حَلْلَ حَسْنَ بِارَادَتِ رَتْهَةَ  
وَيَقِنَّ بِرَبِّ الْأَرْضِ مُعْتَالَ يَلْتَمِسَ  
لَعْنَهُ فَيَسْدَ حَرَوْنَ ۝ (ابراہیم: ۲۵)

ترجمہ:- کیا تم نے اس بات پر غور نہیں کیا کہ اللہ تعالیٰ  
نے اپنے یا کم لکھا مرگی مثال اس پاکیزہ درخت  
کے بیان کی ہے جس کی جڑیں مصبوطی سے ثابت  
ہیں جس کی شاخیں بلندی میں آسمانوں تک جاتی  
ہیں اور جو اپنے رب کے اذن سے ہر زمانے میں  
لپٹنے تازہ چیل دیتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ لوگوں کے لئے  
یہ مثال میں اسٹے بیان فرماتا ہے تا وہ بصیرت حاصل  
کریں ۔ ۔ ۔

اسی آیتی قرآن مجید کی یہ امتیازی شان بیان کی  
گئی ہے کہ اس کے لئے اعلیٰ چیل ہر زمانے میں ظاہر ہوتے ہیں  
اوروہ اپنی زندگی اور تازگی پر ہر زمانے میں بیان  
قائم کرتا ہے ۔

وَالْقَوْمَى شَهَادَتِ يَوْمَہے کہ اسلام میں ہر زمانے میں  
ایسے لوگ موجود رہے ہیں جن پر اللہ تعالیٰ نے کام الہام  
نازل ہوتا رہا اور جنہیں مکالمہ اور مخاطبہ کا شرف

جس میں خدا بندہ سے قریب ہو گئے اس سے  
بائیں کہتا ہے اور اس کے اندر بولتا ہے  
وہ اس کے دل میں اپنا حجت بناتا اور اس  
کی اندر سے اُسے آسمان کی طرف پھیختا  
ہے اور اس کے وہ سب شعائر و عطا فرماتا  
ہے جو پہلوں کو دی گئیں۔ افسوس انہی  
دنیا شیر چانسی کر انہاں نے دیکھ ہوتا  
کہاں تک سیخ جاتا ہے۔ وہ آپ تو قدم  
بیٹھا کر اور جو قدم اٹھاتے تو یاقو  
اس کو کافر بھرا دیا جاتا ہے اور یا اس کو  
سبودھر اکھدا کی جگہ دی جاتی ہے۔  
بیوہ نوی ظلم ہے۔ ایک افراط سے ایک  
تفاویٰ کے پیرو ہوا جو حلقہ مذکور چاہیے  
کہ وہ کم ہمتو نہ ہو اور اس مقام اور  
اس مرتبہ کا اکابری نہ رہے اور صاحب  
اس مرتبہ کی کسریان نہ کرے اور وہ  
اس کی پوچھا شروع کر دے۔ اس مرتبہ  
پوچھا تعالیٰ اور دعوات اس پرندہ  
کے خلاہ کرتا ہے کہ گویا اپنا الوہیت  
کی حادر اس پر ڈال دیتا ہے۔ اونہ  
ایسا شخص بخدا کے دلکھنے کا آئینہ بن  
جاتا ہے۔ یہی بھی ہے جو ہمارے بھی  
صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جس نے مجھے  
دیکھا اس نے خدا کو دیکھ لیا۔ غرض یہ  
بندھی کے لئے ابھائی تنبیہ ہے اور  
اس پر تمام سلوک ختم ہو جاتے ہیں اور  
پوری تسلی طی ہے۔ یہی نوع پیش  
کروں گا الگیں اس وقت ظاہر نہ  
کروں کہ وہ مقام جس کی میں نے

صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ہے کہ تمام نبیوں کی  
وہی منقطع ہو گئی اور مہروات نا یو دیو گئے  
اور ان کی امت خالی اور تہیہ مست ہے۔

صرف قتفے اُن لوگوں کے ہاتھ میرا ہے۔  
مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وہی منقطع  
شیں ہوئی اور نہ مہروات منقطع ہو سکے۔  
یہکہ ہمیشہ بذریعہ کامیں امت جو شرفت  
اتیاں سے مشرف ہیں ظہور میں آتے ہیں۔

(ا) اور جو سے مذہب اسلام ایک زندہ  
مزہب ہے اور اس کا خدا زندہ خدا  
ہے۔ چنانچہ اس زمانہ میں بھی اس شہادت  
کے پیش کرنے کے لئے یہی بندہ حضرت  
سوت م موجود ہے۔ (حضرت سیمی ص ۳۳)

(ب) ”تمری نشانی جو اشتراکیتے ہے یہ فرمائی

شوقی اٹکلہا اکٹلی حیثیں یعنی کامل  
کتاب کی ایک یہ بھی نشانی ہے کہ جس  
محل کا وہ وعدہ کر قابل ہے وہ صرف  
دعا ہے کیا وعدہ نہ ہو بلکہ وہ پھل ہمیشہ  
اور ہر وقت میں دیتی ہے۔ اور فیصل  
سے مراد اللہ جل جلالہ نے اپنا اقامہ مع  
اس کے تمام لوازم کے جو برکات سماوی  
اور مکالماتِ الہیہ اور ہر ایک قسم کی  
قیویتیں، اور خوارق ہیں لکھا ہے۔  
(جنگ مقدسی ص ۲۵، ۲۶، ۲۷)

(ج) ”یہ سخت نہایت یہی نادر الوقوع اور  
خوش قسم کی بات ہے۔ جس کوٹی اس  
کے بعد بوجوچھے ہے وہ یقین ہے۔ اسی مرتبہ  
اور اس مقام کے لوگ اسلام میں ہمیشہ  
ہوتے رہے ہیں۔ اور ایک اسلام ہی ہے

مقام ہے کہ اس تعلیماتے اپنے فضل کے دروازے کھٹکے رکھے ہیں اور اہل اسلام کے لئے انتہائی خیر کا مقام ہے کہ یہ فضل آج بھی اسلام اور قرآن مجید کے ذریعہ سے مل سکتا ہے۔

اُن دو قبیلے نظر نشانوں سے ثابت ہے کہ قرآن مجید کو بے مثال فضیلت حاصل ہے۔ قرآن مجید ہی ذریعہ اور دلائی شریعت ہے۔ وہی ہے جس نے اپنے ہر دعویٰ کی عقلی دلیل پیش کی ہے اور وہی ہے جس کے ذریعہ گواہ ہر زمانے میں شریعت مکالمہ الہیہ پا کر گواہی دیتے رہے ہیں اور آج بھی موجود ہیں۔ وَأَخْرُدْ عَوْنَانَ الْمُحَمَّدُ لِلْهُدُوتِ الْعَلَمَيْنَ۔

### شریعت قرآن مجید اور بہامیت

بائی اور بہائی لوگ قرآن پاک کو منسون خواریتی ہیں اور اس کی بجا تے بائی شریعت الہیان اور بہائی شریعت الائودس کو مانتے ہیں مگر سوال ہے کہ ان کے نزدیک قرآنی شریعت کو کس نئے منسون شہر یا گیا کیا قرآن مجید ناقص تھا یا اس کی شریعت اس زمانے کے لئے ناکافی تھی پوچھا جائے۔ بہار احمد کے ذیل کے دو نوائے ملاحظہ فرمائیں:-

۱۔ اگر اعتراف و اعوام اہل فرقان نبود مہر آئیتہ شریعت فرقان دراہیں طبود نفع نے شد۔

کہ اگر مسلمان اعتراف نہ کرتے اور انکی طرف کا اور انہیں نہ پوتا تو بائی اور بہائی لوگ قرآن مجید کی شریعت کو ہرگز منسون خواریتی گویا قرآن مجید کو منسون بھیرانا چھپ ایک انتقامی کا دروازی ہے۔

۲۔ اگر اہل توحید را عصا را غیرہ بشریت غرام بعد اذ حضر خاتم الرسالہ ساداہ فراہ عمل میں نبودند و بذیلش تبیث، بیان تہیں اور متزہز عز، بیکشند و مداریں معمودہ خرایج گشت بلکہ عین و قریبی بطری اذ امن امان مزین و فائز گی۔

کیا یہ قرآن مجید کے کامل شریعت ہونے کا واضح اعتراف ہے؟

یہ تعریفیں کی ہیں اور وہ مرتبہ مکالمہ اور مخاطبہ کا جس کی میں نے اس وقت تفصیل بیان کی وہ خدا کی عنایت نے مجھے عنایت فشر ما یا ہے تا میں انہیں کو بینا تی بخشوں اور شعور نہ نے والوں کو اس گم شدہ کا پتہ بتا دوں اور سچائی قبیل کہنیوں والوں کو اس پاک چشمہ کی خوشخبری سناوں جس کا تذکرہ بہتوں میں ہے اور پانے والے تھوڑے ہیں۔ میں سامعین کو یقین دلاتا ہوں کہ وہ خدا جس کے ملنے میں انسان کی بخات اور دلائی شختمی ہے وہ بھر۔ قرآن کی پیروی کے ہرگز غسل مل سکتا۔ کاش جو میں نے دیکھا ہے لوگ دیکھیں اور جو میں نے سنا ہے وہ سئیں۔ اور قصتوں کو چھوڑ دیں اور حقیقت کی طرف دھریں۔

(اسلامی اصول کی فلاسفی ص ۱۲۲-۱۲۳)

تمام ہوا ہب کے سچے پیر و دل کے لئے خوشی کا

# قرآن مجید کی اشاعت کا حصہ یہ ۱

(از مکالم حضرت باقی سلسلہ احمدیہ علیہ السلام)

آں خود عیاں مگر اثر فرقاں نہاند  
حمد درد و صدیغ کے اعجاز داں نہاند  
آں شے نوب گیسوئے غیر قشان نہاند  
کس را غم اشاعت فرقاں بجاں نہاند  
ایں یوسفے کر ہیچ کشش کار و اس نہاند  
پہنداں بسو ختم کہ خود امید جاں نہاند  
امشب پیرس حال کے تاب توں نہاند  
در بورتاں سرائے توکیں باغیاں نہاند  
بینم کہ حسن دلکش فرقاں نہیاں نہاند  
یارب ترجمیکہ دگر ہر سیاں نہاند  
یا خود دریں زمانہ کے راز داں نہاند  
ناچار در دلم اثر ہیسر شاں نہاند  
کس از پیے مدام دریں ٹاگداں نہاند  
عذرے دگر ترا بجناں پیگاں نہاند  
ایں خود چہ پھریں سست القدیر آں نہاند  
آنرا کہ سید است کس اذ خداوناں نہاند  
در دا کہ مہر کعبہ چو ہر بُت ان نہاند

لے بے خبر بخدمت فرقاں مکر پنید  
زال پیشہ کہ بانگ بر آمید فلاں نہاند

در دا کہ ٹھنڈن صورت فرقاں عیاں نہاند  
مردم طلب کنند کہ اعجاز آں کجاست  
کوئی تم واد کمال تعاقل نجگشہ شم ما  
بینم کہ ہر یکے غم نفس مبستلاست  
یوسف شنیدہ ام کہ شدش کار و اس عیسی  
حاتم کتاب شد زخم ایں کتاب پاک  
دوش اند کہ مرا بخیا لے شکیب بود  
لے سیدا الوری مدعے وقت نصرت بنت  
حمد بار رقص ہا کنم از خرمی اگر  
در نجع درد مے گزدا نیم دوز گار  
بادب پھر من غم فرقاں مقدرات  
دیدم کہ زاہدان دو فرقاں گذاشتند  
لئے خواجہ پنج در بود لطفت زندگی  
امروز گر دل از پے قرآن نسودات  
مکذا در دم مشتوى و شنیل غزل و شعر  
در عادماں نشیئی و صد تازے کئی  
غلق از برائے شوکت دنیا پھیا کند

لے بے خبر بخدمت فرقاں مکر پنید  
زال پیشہ کہ بانگ بر آمید فلاں نہاند

# قرآن مجید کا اعلیٰ قانون اسلامی و سنت

(از بحثیات مولانا عبد الرحمن احمد صاحب دریا بادی)

محمد و دنیا تھا۔ اخْرَآتْرُ الْأَكْهَرِ میں مریع تک وسیع ہو گیا تھا اور جیسیں بخدا کا ملک بھی تھا اور بجانا کا بھی اور میں کا بھی۔ پھر اپنے بعد اسی قرآنی رہنمائی میں علی رضا ابوبکر صدیق (۶۴۳ھ تا ۷۰۳ھ) نے کی جس وقت حکومت ملک عرب گزر کر عراق اور جزوی شام میں ۱۲ لاکھ مریع میں تک وسیع ہو چکا تھا اور وقت کی ایک طا قبور ترین سلطنت روم سے کوئی لینے کی ہے۔ پھر بھی قرآنی حکر ای تعلیف و دوام کر فاروق (۶۴۶ھ تا ۶۵۶ھ) کے حصہ میں آئی۔ جب فتح پر فتح حاصل ہوئی رہی و قوت کی دوسری طا قبور ترین سلطنت ایران کو بھی تکست ہو کر رہی اور قبیلہ حکومت بجا زانجہ میں، اوات، ایران، شام، اشامی و بجنوبی مظلومیں دیگرہ پر پھاڑ کر ۲۰ لاکھ مریع میں ہو کر رہا۔ یہ یاد شاہست نہ تھی پوری شہنشاہی تھی اور اسکی عدل گستاخی ارشادی پر فدی و میں انتظام نے نوشید و ان عادل کی یاد میں دلوں کے جھلکا دی۔ اسکے بعد یہی نظام قرآنی درج بدر جو حشان غنی (۶۴۷ھ تا ۶۵۷ھ) علی تعریف (۶۵۷ھ تا ۶۶۷ھ) میں بنی (۶۶۷ھ تا ۶۷۷ھ) تک متعقل ہوتا رہا۔ اور اب اس حکومت قرآنی کے حدود افریقہ شرقی و مغربی اور جزائر بحیرہ روم تک وسیع ہو کر ۲۰ لاکھ مریع میں تک پہنچ چکے تھے اور پھر اس سارے دوسرے عادات کے ساتھ ہوئے پر ایک بار پھر یہی نور نہ کوئی نصف صدی بعد اموری خلیفہ مغرب عباد العزیز (۶۷۷ھ تا ۶۸۷ھ) کے ہدی دیکھنے میں آیا۔ جب یہ شہنشاہی اسے بھی کہیں قیادہ وسیع ہو چکی تھی اور افغانستان خراسان، کردستان، ترکستان بلکہ بیشین کے بھی حصے اس میں شامل ہو چکے تھے۔ جو کتاب حکم اتنی عظیم اشان شہنشاہی کی رہنمائی کے اصل و ماذن کا امام تھے پلکی ہے کیا آج وہ ایک مکمل ہی سلطنت کے لئے بھی کافی نہیں ہو سکتی؟ (صدق جدید وارد ۶۸۷ھ)

بحوثیات اور بحثیات درج بحثیات تو ہر ملک اور ہر زمان میں مکان و زمان کے تصوریات اور مصالح کے لحاظ سے خود بھی سیکنڈوں کی تعداد میں بدلتے اور نئے نئے وضع ہوتے رہی گے۔ اور ان کی دوسری طرف اپنے حل و عقد کی فہم و تشریف اور مقتضیات کی کوئی دفعہ قرآن مجید کے ساتھ نہ ہونے پائے۔ ہر شے کا قرآن کے متوافق و ماتحت ہونا اور کسی شے کا قرآن کے مخالف و معارض نہ ہونا یہ دلسلیہ بالکل الگ ہی سہرگز ایک دوسرے کے برابر نہیں۔ اور ان دو کے درمیان خلاط بحث اگر کسی نے پیدا کیا ہے تو بعض قدیم و پیدید خارجی جماعتیں نے نہ کہ جمہور اہل مشریعہ نے۔ یہ سب صاحب وحی تک آناد و خود خمار تھے کہ جو کہ سیر یہاں سے چاہیں افڑ کریں تو انت کے اپنے حل و عقد کا ذکر کی کیا ہے۔ لازمی تشریط وہی یاد ہے کہ کسی نئے قانون کسی کی ادغیر قانون کا تصادم کسی حال میں نہیں قرآنی سے نہ ہونے پائے۔

قرآن (نحو ذبائش) کوئی بھر انے نہ نہیں کی پیر نہیں بلکہ ذبادست ہمایے کی پیر ہیں۔ اور یہ بات محض خوش عقیدہ گی سے نہیں کہہ دی گئی۔ قرآن کی سیاسی رہنمائی قرباً بات بھر میں آجھی ہے اور تائیخ کے صفحات پر اسکی گواہی بڑی صفائی اور قطعیت کے ساتھ ہے۔ محمد رسول اللہ نے اسی کو بنیاد قرار دیکر ۶۷۷ھ سے ۶۸۷ھ تک حکمرانی کی۔ بڑے بڑے مصبوط قلبے فتح کے۔ اپنے سے کہیں بڑی اور کہیں زیادہ طاقتور قویوں کو شکست دی۔ معاہدے کے ملخانے مرتکب ہر قسم کا ملکی نامی تننم و نسق قائم کیا۔ عدل یعنی تغیر کی نظری قائم کیا۔ اور اسی حکومت کا رقبہ کسی گاؤں اقصیر یا پچھوٹے سے شہر تک

# امکانِ بحث کے میں دلائل

## مذکورہ بحثِ القرآن کے دلائل اور ان کا ازالہ

ابراهیم نکان نہیں" (اگر رسول ارشد صلی اللہ علیہ وسلم کے صاحبزادے ابراہیم نہ رہتے تو بھی ہوتے) سے بھی امکانِ بحث کے حق میں استدلال کرتے ہیں۔ برا و کرم ان دلائل کی حقیقت واضح فرمادیں۔

(ترجمان القرآن نومبر ۱۹۵۳ء من ۱۱)

غیرتِ خطا اور طرزِ استدلال نے ظاہر ہے کہ فوپسندہ خط قیامتیتِ احمدیہ کی طرف سے بیان کردہ استدلال کے پیش کرنے میں پوچھے انصاف سے کام نہیں لیا۔

آیتِ راما یا تیست کو رسولِ مسیح فاصلہ ایمیر کے متعلق عذر آیتِ راما

یا تیست کو رسولِ مسیح کے متعلق تحریر فرمایا ہے۔ "سودہ اغوا فیں یا آیت دو صل قصہ آدم و حوا کے سلسلے میں آئی ہے جو روایت دوم کے آغاز سے روکوئے چہارم کے وسط تک مسلسل بیان ہوا ہے۔ پہلے روکوئے دوم میں پوچھتے بیان کیا گیا ہے۔ پھر روکوئے سوم و چہارم میں ان تواریخ پتہ بڑہ کیا گیا ہے جو اس تھنے سے ملکہ ہیں۔ اس سیاق و سیاق میں رکھ کر آیت

**ایک خط** اسلامی جماعت کے ماہنامہ ترجمان القرآن بابت نومبر ۱۹۵۳ء میں کسی فیض احمدی دوست کا ذیل کا خط شائع ہوا ہے۔

"قادیانی حضرات قرآن کی بعض آیات اور بعض احادیث سے بھی ختم بحث کے خلاف دلائل فراہم کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ مثلاً وہ سورہ اعراف کی آیت یا بائیتِ آدم راما یا تیست کو رسولِ مسیح... کا مطلب یہ بیان کرتے ہیں کہ قرآن کے نزول اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے بعد اس آیت کا خطاب امت محدثیہ سے ہی ہو سکتا ہے۔ یہاں بائیتِ آدم سے مراد بھی امت ہے اور اسی امت کا خطاب کر کے فرمایا گیا ہے کہ "اگر کبھی تھاڑے پائیں تم میں سے رسول آئیں... اس سے قادیانیوں کے بقولہ صرف امتی انبیاء بلکہ امتی رسولوں کا اتنا شابت ہوتا ہے۔" دوسری آیت سورہ مونون کی ہے تھیں آغاز یا آیہا الرُّسُل سے ہوتا ہے۔ اس سے بھی ان کے نزدیک رسولوں کی آمد بات ہوتی ہے۔ اسی طرح قادیانی حديث "لوعاش

حضرت آدم علیہ السلام کی ساری اولاد اتنا بذات انتہا  
مخاطب ہے اور سب کو اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ اگر تمہارے  
پاس میرے رسول میں تو ان پر ایمان لاتا کیونکہ تقویٰ  
کرنے والے اور ایمان لانے والے بینجات پائیں گے۔

حضرت ترجمان القرآن فرماتے ہیں کہ "سیاق سماق"  
کے مخاطب سے یا یا بُنیٰ آدَمَ سے مخاطب صرف وہ لوگ  
ثابت ہوتے ہیں جو آغاز آفرینش کے وقت تھے زوالِ  
قرآن کے وقت کے لوگ مخاطب نہ تھے۔ مگر تم پورے  
زوال سے کہتے ہیں کہ جناب مدیر صاحب کا یہ خیال دست  
شیں ہمیں میلتم ہے کہ آغاز آفرینش والے لوگ بھی  
مخاطب تھے مگر سماجھتے ہمارا بھی دعویٰ ہے کہ اسی  
خطاب میں زوالِ قرآن کے وقت کے لوگ بھی مخاطب  
ہیں۔ مذکور ترجمان القرآن سچریاً بُنیٰ آدَمَ کی  
حکومت کو عدو دکرنے کے لئے سیاق و سماق کے خیال  
کے سوا کوئی دلیل شیں دی۔ آئیے! ہم اس "دلیل" کا جائزہ  
لیں۔

### یا بُنیٰ آدَمَ کے استعمال میں قرآن مجید میں بُنیٰ آدَمَ کا سلوب قرآن لفظ میثاث مقام

پر استعمال ہوا ہے۔ دو وجہوں ان کا فائہ اسہن ذکر موسوی ہے  
اور پاچیخ جگہ یا بُنیٰ آدَمَ کہ کہا یعنی مخاطب کو کے  
حکم دیا گیا ہے۔ فائہ اسہن ذکر والی یہ وہ آیتیں ہیں ۔۔

(۱۱) رَلَقَدْ كُوْمَنَا بُنِيٰ آدَمَ وَ قَهْتَلَنَاهُمْ  
فِي الْكَرْبَلَةِ وَ الْبَخْرَ وَ رَدَفَهُمْ دُمَيْنَ  
الْطَّيْبَتِ وَ فَضَّلَنَاهُمْ عَلَى لَكِشِيرٍ  
مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْصِيلًا ۵

(سورة بُنیٰ امراء ۱۱: ۵)

ترجمہ: ہم نے اولاد آدم کو عزت بخشی۔ انہیں غشکی و  
ترمی کے لئے سواریاں دیں اور یا کیزہ رزق عطا کر

کیوں ٹھا جائے تو صفات معلوم ہوتا ہے کہ  
یا بُنیٰ آدَمَ کے الفاظ سے مخاطب کے  
حیات کی کچھ ہے اس کا تعلق آغاز آفرینش  
کے وقت سے ہے تاکہ زوالِ قرآن کے  
وقت سے ۔

اس اقتیاص سے عیاں ہے کہ آیت کے ترجیح اور تفسیر  
میں کوئی اختلاف نہیں ہے آیت کا متفق علیہ مفہوم یہی  
ہے کہ ۔۔

"اسے اولاد آدم کی یا اگر تمہارے پاس  
بیغیر آؤں جو تم میں سے ہوں گے جو میرے  
احکام تم سے بیان کریں گے رسول شخص  
پر ہیز دکھنے اور درستی کرے سو ان لوگوں  
پر نہ کچھ اندیشہ ہے اور نہ وہ غلکین ہونگے"  
(ترجمہ مولانا اشرف علی صاحب بخاری)

اختلاف صرف اس باشے ہے کہ آیت میں لفظ یا بُنیٰ  
آدَمَ سے کون مراء ہے ۹ آیا اس سے مراد صرف وہ لوگ  
ہیں کہ حضرت آدم شرک و قوت بیان کی اولاد ہے۔ ۱۰ میں  
موجود تھے یا اس لفظ میں صرف آنحضرت علیؑ اور غیرہ تھے  
کے زمانہ تک کے لوگ شامل ہیں اور میتھے کے لوگ شامل نہیں  
اور یا بُنیٰ لفظ عام ہے اور اس میں آدم علیہ السلام کی ساری  
ولاد کی قیامت مخاطب ہے اور سبھی شامل ہیں۔

پہلا احتمال کہ صرف آدم علیہ السلام کے وقت  
کے لوگ مخاطب تھے فرقیں کو مسلم نہیں۔ زوالِ قرآن دیک  
یا بُنیٰ آدَمَ کے لفظ میں وسعت ہو رہی ہے۔ المیثاث  
فرق ہے کہ غیر احمدی صاحبان لفظ "یا بُنیٰ آدَمَ" کی  
و سمعت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ تک تو مانست  
ہیں مگر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے بعد قیامت تک کے  
انسانوں کو اس بُنیٰ آدَمَ میں نہیں بھیتھے بھی عرب احمدی کا  
عقیدہ یہ ہے کہ یا بُنیٰ آدَمَ کا خطاب عام ہے اور احمدی

ہے۔ یہ اہل تعالیٰ کے نوں ہی سے ہے تایریوگ  
نصیحت حاصل کریں ॥

(۲) يَا أَيُّهُمْ لَا يَعْهُدُ الرَّجُلُ مَا لَا يَبْيَأُ إِذْ أَعْهَدَ  
لَا يَعْلَمُ مَا تَعْمَلُ وَالشَّيْطَنُ إِنَّمَا يَعْلَمُ  
مَا تَعْمَلُ ۝ (آلہ ۹۰: ۹۰)

ترجمہ: اے فرزندان آدم! ایکیاں نے تمیں تاکیوں  
کی طبق کہ شیطان کی عبادت نہ کرنا وہ تمہارا خطرناک  
دوخن ہے۔

(۳) يَا أَيُّهُمْ لَا يَعْلَمُهُ يَعْلَمُ شَيْئَكُمُ الشَّيْطَنُ  
كَمَا أَخْرَجَ أَبْوَابَكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ

(اعراف ۲۴۰)

ترجمہ: اے فرزندان آدم! ایشیطان تمیں الہی طبع دکھ  
اور قشرتیں بنتانے کے سے جس طرح اس نے تمہارے  
ہاں پاپ کو جست سے بخلا دیا تھا۔

(۴) يَا أَيُّهُمْ لَا يَعْلَمُهُ يَعْلَمُ شَيْئَكُمْ يَعْلَمُ  
كُلِّ مَسْجِدٍ وَّ كُلُّهُ وَ اَشْرَمُوا  
وَ لَا تُشْرِقُوا لِأَنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ۝

(اعراف ۳۱۵)

ترجمہ: اے فرزندان آدم! ہر سیدھی میں آتے وقت  
ذینت اختیار کرو۔ کھا فاود پیو مگر خوب سمت  
بڑھو۔ اسرا فر رکرو۔ اللہ تعالیٰ اسرات  
کرنے والوں کو پسند نہیں کرتا۔

(۵) يَا أَيُّهُمْ لَا يَعْلَمُهُ يَعْلَمُ شَيْئَكُمْ رَسُولُ  
رَبِّكُمْ يَعْصُمُونَ عَلَيْكُمْ أَيْمَنُهُمْ  
الشَّقْرُ وَ اَصْلَحَ قَلَّا خَوْفُ عَلَيْهِمْ  
وَ لَا هُمْ يَخْرُجُونَ ۝ (اعراف ۲۵۱)

ترجمہ: اے فرزندان آدم! الگ تمہارے پاس تم میں سے  
رسول آئیں جو تمیں میرے احکام سے آگاہ کریں  
تو بیادر کھو کر جو تقویٰ اختیار کریں گے اور اصلاح کو

اوہ باقی بہت سی مخلوقی میں اہمیت اشترنے اپنے نامیاں

(۶) وَ إِذَا أَخْذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيهِ أَذْعَمَ  
مِنْ نَظَرِهِ وَ هُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَ اَشْفَهَهُمْ  
عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ اَلَّا سُمْتُ بِهِنَّ مُكْفَرٌ  
قَالَ لَعَلَّا يَلِي شَهَدَنَا اَنْ تَقُولُوا اِنَّمَا  
الْقِيمَةُ لِنَا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ

(الاذران ۱۲۶)

ترجمہ: سیاد کر وجب تمہارے رہیتے ہی آدم کی شیوں  
سے ان کی اولاد کو لیکر (عالیٰ مثال میں) اہمیت  
ان کی اپنی جانوں پر گواہ بنایا۔ اللہ تعالیٰ نے  
دریافت فرمایا کہ کیا میں تمہارا رب ہمیں ہوں؟  
رسیتے ہیا کہ ہاں توہ سما رہ ہے ہم اسکے کوہ  
ہیں۔ یہ واقعہ اسلئے ہوا تا تم قیامت کے دن  
یہ نہ کہہ سکو کہ ہم اس حقیقت سے غافل تھے۔

ان وَقَاتَبَا نَهَىٰ دَكْرَ دَالِيٰ آیَاتِ مِنْ بَحْرِيٰ بَحْرِيٰ اَدْعَرِيٰ  
لَفَظَ اپنی شو میت پر ہے۔ میلک اگر خود کیا جائے تو ان  
میں اللہ تعالیٰ نے موجودہ ہی آدم کو ہی اپنے احشام  
اوہ ان کی فطرت کی گواہی کی طرف توجہ دلانے کیتے  
”بَحْرِيٰ اَدْعَرِيٰ“ کا لفظ استعمال فرمایا ہے۔

وہ پانچ آیات جن میں اللہ تعالیٰ نے بصیرۃ عظیم  
”یا بَنِي آدَمَ“ کا استعمال فرمایا ہے حسب ذیل ہیں:-

(۱) يَا بَنِيَّ أَدَمَ قَدْ أَنْوَلْنَا عَلَيْكُمْ رِيَاسَاً  
يُوَارِيٰ سَوْا اِتَّكُوٰ دِرِيشَا وَ لِبَاسٍ  
الْتَّقْوَىٰ ذَلِكَ حَمْرَىٰ دَلِيلَ مِنْ  
أَيْتَ اللَّهُ لَعَلَّهُمْ يَذَكَّرُوْنَ ۝

(اعراف ۲۹)

ترجمہ: اے فرزندان آدم! ہم ہم سچم پولیباس تازل  
کیا جو تمہارے ستر کو ڈھا پہتا ہے اور باعثت زیست  
کپڑے عذایت کئے۔ تقویٰ کا روحانی لباس پہنڑ

فرمی ہے۔ ابن کثیر» (۱۵۵)

## قرآن مجید کی واضح تصریح میں تہذیب القرآن

ذَمَرَ إِمَّا يَا تَيَّنَكُمْ رَسُلٌ مِنْكُمْ يَقُصُّونَ  
عَلَيْكُمُ ابْيَقْنَى كَانْخَطَابَ نَزُولِ قُرْآنَ كَرِيمَ كَمْ كَمْ وَقْتَ  
كَمْ لَوْكُونَ سَمِّيَنَ هَيْ يَصْرُّتْ آفَادَ آفَرِيشَنَ كَمْ كَمْ وَقْتَ  
كَمْ لَوْكُونَ سَمِّيَنَ هَمْ نَسِيَّاقَ وَسِيَاقَ اورِمعْنَى  
وَمِضْمَونَ كَمْ لَحَاظَتْ سَمِّيَنَ هَيْ كَمْ اِسْجَدَ يَا بَيْنَ اَدَمَ  
كَانْخَطَابَ نَزُولِ قُرْآنَ كَمْ كَمْ وَقْتَ كَمْ لَوْكُونَ سَمِّيَنَ  
هَيْ كَمْ اِذْكُمْ وَهَاسِ مِنْ اَوْلَىنَ حَمَاطِبَ هَزِّزِيَّنَ - اَبَا  
يَهُمْ حَنَابَ مَدِيرِصَاحِبَ كَمْ سَامِنَتْ خَدَاتَعَالِيَ كَمْ فَاتِحَ كَرِيمَ  
يَسِّيَّنَ كَرِتَتْ هَيْ بَسَ سَمِّيَنَ بَالَكَلِ مَسْتَقِيَنَ هَنْجَاتَانَ هَيْ كَمْ اَمِيتَ  
يَيَا بَيْنَ اَدَمَرَ إِمَّا يَا تَيَّنَكُمْ رَسُلٌ مِنْكُمْ  
يَقُصُّونَ عَلَيْكُمُ ابْيَقْنَى كَانْخَطَابَ نَزُولِ قُرْآنَ كَمْ  
وَقْتَ اورِاسَ كَمْ كَمْ كَمْ لَوْكُونَ سَمِّيَنَ هَيْ بَجِيَ هَيْ - اَشَرَتَعَالِيَ -  
سُورَةُ الْأَلْعَامِ مِنْ فَرَنَاتَانَےَ :-

يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْأَنْجَنِ أَلَمْ  
يَا تَكُونُوا مِنْ مُنْكَرٍ يَصُونَ  
عَلَيْكُمْ أَيْمَنُ وَيُنْذِرُونَ لِقَاءَ  
يَوْمَ كُمَرٍ هَذَا قَالُوا شَهِدْنَا عَلَى  
أَنفُسِنَا وَغَرَّنَا هُمُ الْحَسِيرُ  
اللَّهُمَّ نَيَا وَشَهِدْنَا عَلَى أَنفُسِهِمْ  
أَنَّهُمْ كَانُوا لَا يَرْفَعُنَ (الانعام ١٢٠)  
ترجیحہ ہے جنوں اور انسانوں کے گروہ ایسا  
تمہارے پاس میری طرف سے تم میں سے  
رسول نہ آتے رہے جو تم کو میرے احکام  
سے آگاہ کرتے تھے اور آج کے دن (قیامت)  
کی ملاقات سے ڈراتے تھے؛ سب کی پیشگی  
کہ ہم اپنے آپ کے خلاف خود گواہ ہیں۔

شمارہ تائیں گے ان پر نہ سخوف ہو گا اور نہ ٹلکیں  
ہون گے ۲۲

اُن پانچ آیات پر ایک نظر ڈالنے سے معلوم ہو جاتا ہے کہ اُن سب میں "یا بَتَّیْ اَدَمْ" کہہ کر اللہ تعالیٰ نے وہ حقیقت موجودہ زمانہ کے لوگوں کو مخاطب فرمایا ہے لفظ کے معنوم کی وجہ سے بلاشبہ پہلے لوگ بھی اس میں شامل ہیں مگر آیات کا سیاقی و سیاقی ترتیب ہے کہ اصل مخاطب اُن آیات میں نزولِ قرآن کے وقت کے لوگ ہیں۔ پہلے چار مقامات پر یا بَتَّیْ اَدَمَ کے خطاب کا نزولِ قرآن کے وقت کے لوگوں سے ہونا میر تمہان القرآن کو بھی مسلم ہے۔ اسیں ہر فہرست آخری (پانچوں) مقام پر یا بَتَّیْ اَدَمَ کا خطاب نزولِ قرآن کے بعد کے لوگوں سے ہونے پر لکھا ہے مگر ظاہر ہے کہ یہ انکار حض اپنے "ختیال" کی بنا پر ہے۔ یعنی اس کے لوگ غلطی کرتے ہیں جو کہ ایت قرآنیہ کو اپنے خیالات کے تابع کرتے ہیں۔ اصل مسلک یہ ہے کہ جملہ خیالات عقائد قرآن مجید کی آیات کے تابع ہیں۔ مفسرین نے اُن آیات میں سے بعض کے شان نزول کے ذکر میں صاف صاف لکھا ہے کہ انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وقت کے لوگوں کو یہ زدایات دیا کجھ ہیں۔ یعنی صحیح اصح المطابع دلی کے شائع کر دہ قرآن مجید پر توجیہ حضرت شاہ رفیع الدین صاحب دہلوی کے حاشیہ پر بحوالہ تفسیرین کثیر آیت یا بَتَّیْ اَدَمَ حُدُّوْ اُذْنِتُكُمْ کے متعلق لکھا ہے:-

بیوں بیوں سے ہبہ کے ہوں یہیں اسکے طور پر اسکے کرنے کے لئے اسکے مقابلے اسکے مکمل زینت کا فرمایا یعنی پوشش کا جو ستر کو ڈھانکے رہیں دیتا ہے وجوہ ستر عورت پر نہ ماندیں۔ یہی مذہب ہے ہبہ کا۔ بلکہ ہر حال میں نزدیک اہل علم کے چھپانہ ستر کا

سے لے کر حضرت عیسیٰ بن مریم تک مختلف زمانوں کے انبیاء اور ان کی قبول کا ذکر کر کے یہ بتایا گیا ہے کہ ہر یہ اور ہر لمحے میں اپنیا علم السلام ایک ہی تعلیم دیتے ہے ہیں، ایک ہی ان سب کا طریقہ رہا ہے اور ایک ہی طریقہ سے ان سب پر اللہ تعالیٰ کا تفضل و کرم ہوتا رہا ہے۔

(ب) "مطلوب یہ ہے کہ ان تمام رسولوں کو جو نوح عليه السلام کے وقت سے اب تک آئے ہیں اللہ تعالیٰ نے یہی ہدایت فرمائی تھی کہ یا کہ دُرْجَةً وَرَاتِنَكُمْ عَمَلُكُمْ" ۔

گویا جناب مدیر ترجمان القرآن کے نزدیک اللہ تعالیٰ نے "یا آیہٰ الرَّسُولُ" کے ذریعہ حضرت فرج سے یک حضرت مسیح مسک کے انبیاء کو خطاب فرمایا ہے قرآن مجید میں یہ صرف قصہ ماضی کا بیان ہے اس خطاب کا آخر حضرت مسیح امیر علیہ وسلم اور بعد کے رسولوں سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

مفردات راغب کا ہم ذیل میں حضرت امام نہایت قیمتی نیا حوالہ مشہور لفظ قرآن المفردات سے ایک حوالہ پیش کرتے ہیں۔ یہ ایک نیا اور نہایت قیمتی حوالہ ہے۔ حضرت امام راغب فرماتے ہیں:-

"وَقَرْلَةٌ يَا آيُّهَا الرَّسُولُ كُلُّوْ مِنَ الظَّبَيْلِ وَأَعْمَلُوْ صَالِحًا قَيْلَ عَنِّي بِهِ الرَّسُولُ وَصَفْوَةُ أَخْبَابِهِ فَسَهَّلَهُمْ دِسْلًا لِصَنْتَهُمُ إِلَيْهِ كَتْسَمِيَّتَهُمُ الْمَهْلَبُ وَأَوْلَادُهُ الْمَهَالَبَةُ" (المفردات مطبوعہ مصیرات نظریہ)

ان لوگوں کو دنیا وی زندگی فتح موالطہ میں رکھا اور انہوں نے اپنے خلاف اقرار کیا گروہ واقعیہ کا فریخ ہے۔

دیکھئے کتنی واضح اور صاف تصریح ہے کہ قیامت کے دل تک کے تھام آدمزاد، اعتراف کریں گے کہ ہمارے پاس رسول آتے سے ہم ہی مجرم تھے۔ اللہ تعالیٰ الحکیم قیامت کے دن تمام انسانوں سے دریافت فرمائے گا الکریما یا یکم دُرْسُلُ وَمُنْكَرُ يَعْصُمُ عَلَيْكُمْ ایجھی اس کے مطابق میرے رسول قیامت تک تھا میں پاس آتے رہے یا نہیں؟ سب لوگ تسلیم کریں گے کہ ہماری قیامت تک رسول آتے رہے اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد سے ہر شخص سمجھ سکتا ہے کہ یا ہاتھی آدم رامًا یا ایتیکم رُسُلُ وَمُنْكَرُ يَعْصُمُ عَلَيْكُمْ ایجھی اس کے مطابق میرے رسول قیامت تک تھا میں ساری میں ادم سما قیامت مغایط ہے۔ پس یہ آیت امکان ثبوت پر واضح دلیل ہے۔

## دوسری آیت پر مدیر ترجمان القرآن کا عذر

جناب مدیر ترجمان القرآن لکھتے ہیں:-

(الف) آیت یا آیہٰ الرَّسُولُ كُلُّوْ مِنَ الظَّبَيْلِ وَأَعْمَلُوْ صَالِحًا لَقِيلَ رَبِّهَا تَعَذَّلُوْنَ عَلِيِّمٌ<sup>۵</sup> (سورة مومنون آیت نمبر ۴۰-۴۱) کو یعنی اگر اسکے میاق و میاق سے الگ نہ کیا جائے تو اس سے وہ مطلب نہیں نکالا جا سکتا جو قادیانی حضرات نے نکالا ہے۔ یہ آیت جس سلسلہ کلام میں وارد ہوئی ہے وہ کوئی دوام میسلسل میلا آ رہا ہے۔ اس میں حضرت فرج

تو حضور کے انتیں فرمایا کہ یوں کہا کرو۔  
 اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى الْأَلِّ  
 مُحَمَّدٌ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ  
 وَعَلَى الْأَلِّ إِبْرَاهِيمَ أَنْكَحْتَهُ  
 مُحَمَّدَ۔

کے اے خدا! تو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور آل محمد  
 صلی اللہ علیہ وسلم پر بحکات نافل فرماجیا کہ تو نے حضرت  
 ابراہیمؑ اور ان کی آل پر بحکات نافل کی تھیں۔ توہت  
 حمد و جد کا مالک ہے۔

اس سے صاف ظاہر ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ  
 علیہ وسلم نے النبی کے لفظ میں "محمد اور آل محمد"  
 کو شامل قرار دیا ہے۔ پھر دوسری آیت وَمَنْ يُطِعِ  
 اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ اللَّهُ  
 عَلَيْهِمْ مِنَ النَّاسِ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ وَمَا تَنْهَى  
 اللَّهُ عَنْهُ مِنْ أَوْلَئِكَ رَفِيقَاهُ (سوہ النساء)  
 میں بھی اشتعالی نے فرمایا ہے کہ اسدا در الرسول (آنحضرت  
 صلی اللہ علیہ وسلم) کی پیروی کرنیوالے ہیں، محدثین، شہید اور  
 صاحع کا مرتبہ پانے والے ہیں ہی پہنچے انبیاء اور صدیقوں اور شہزاداء  
 اور شیخین کے ہم مرتبہ ہیں۔

اندریں حالات سوہہ سومنوں کی آیت یا آیہا الرسُولُ  
 وَكُلُّوْمِنَ الْمُطَبِّبَتِ وَأَعْمَلُوْا صَنَاعَاتِيْ  
 تَعْمَلُوْنَ عَلَيْهِمْ كَمَا يَنْهَا وَاضْعِ مَطْلَبَهُ كَمَا ہی  
 اللہ تعالیٰ نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ایسا یعنی میں حضور  
 کے امّتی نبیوں کو بھی اسلامی شریعت کی پیروی کرنے کا حکم  
 دیا ہے۔ گویا یہ آیت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے امّتی رسول  
 کے لئے ویسے ہی ایکہ حکم ہے جیا کہ دوسری آیت میں مومنوں  
 کو یا آیہا الذی قَاتَلُوْا مُنْتَهِیْ مِنْ طَبِّبَتِ ما  
 دَرَقَتْكُمْ کہ کر حکم دیا گیا ہے۔

حدیث بھوی الونعا ش ابراہیمؑ لکھاں بنیاں سے لاستدال آنحضرت

ترجمہ۔ آیت قرآنی یا آیہا الرسُولُ كُلُّوْ  
 مِنَ الْمُطَبِّبَتِ وَأَعْمَلُوْا صَنَاعَاتِيْ  
 معنوں میں کہا گیا ہے کہ اس جگہ الرسُول سے  
 مراد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے  
 برگزیدہ صحابہ ہی۔ اشتعالی ملت ان سب کو  
 آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ملا کر الرسُول  
 کے لفظ سے ذکر کر دیا ہے جس طرح جو ب  
 لوگوں نے المھلہب اور اس کی اولاد کا  
 نام المھالیہ رکھ دیا ہے۔

ہم یہ حوالہ قرآن کریم کی معتبرترین کتاب لغت سے  
 پیش کرتے ہیں اور درحقیقت آیت قرآنی کی یہ ایک  
 سطیحت تفیریت ہے۔ اس طرح یا آیہا الرسُول کا خطاب  
 آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ہوگا۔ اور جمیں کا  
 صیغہ اسے رکھا گیا کہ اس میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
 کی رو حادی اولاد کو بھی شامل کر لیا گیا ہے جس طرح  
 المھلہب کے ساتھ اس کی اولاد شامل ہو کر سب کو  
 المھالیہ کہا جاتا ہے اسی طرح الرسول (ستیو)  
 محمد صلی اللہ علیہ وسلم) کے ساتھ آپ کی رو حادی اولاد  
 شامل ہو کر کہتے کہ یہ میں الرسول کہلانی اور انہیں  
 خطاب کیا گیا کہ یا آیہا الرسُول كُلُّوْ مِنَ  
 الْمُطَبِّبَتِ وَأَعْمَلُوْا صَنَاعَاتِيْ۔ اس تفیر کی تائید  
 اس سے بھی ہوتی ہے کہ سورہ احزاب میں اللہ تعالیٰ نے  
 فرمایا تھا رَأَنَّ اللَّهَ وَمَلِئُكَتُهُ يُصَنَّلُوْنَ عَلَى  
 الْمُشْرِكِ یا آیہا الذی قَاتَلُوْا مُنْتَهِیْ مِنْ طَبِّبَتِ ما  
 دَرَقَتْكُمْ کہ اس کے فرشتے  
 النبی (آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم) پر درود پھیلتے  
 ہیں اے مومنو! تم بھی النبی پر درود و سلام بھیجا  
 کرو۔ اس حکم ربیانی کی تعمیل کے نئے جب صحابہ نے آنحضرت  
 صلی اللہ علیہ وسلم سے درود بھیجنے کا طریقہ، یافت کیا

سُوْفَرَیہ کہ الْكَرْد وَالْيَاتِ میں اسے نبی  
صلی اللہ علیہ وسلم کے بجائے بعض عمماً یوں کے  
قول کی حیثیت سے نقل کیا گیا ہے .....  
چہ ماڑھ ..... یہ بات شیخ حدیث کے  
مسکرا صد اقویں میں سے ہے کہ الْكَرْد بھی ایک  
روایت ہے کوئی ایسا مضمون نکلا ہو جو  
بحضرت صیحہ احادیث کے خلاف پڑتا ہو تو  
اُسے قبول نہیں کیا جا سکتا۔ اب ایک طرف  
وہ کثیر التقادِر صیحہ اور قویِ السندا احادیث  
ہیں جن میں صاف صاف تصریح کی گئی ہے کہ  
نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نبوت کا دروازہ  
بند ہو چکا ہے اور دوسری طرف یا کلی  
روایت ہے جو باب نبوت کے لحاظ  
ہونے کا مکان ظاہر کرتی ہے اُغْرِی  
کس طرح جائز ہے کہ اس ایکروایت کے  
 مقابلے میں اُن سب روایتوں کو ساقط کر دیا  
چاہئے ۔ ۔ ۔

**عَدَلُ وَلِيٌ وَسَوْمَ كَبُوَابٌ** [دریہ موصوفہ اول الذکر]  
تینوں عندیاک، ہی  
ذمگ کہیں اسلئے ان کا اکھا بواب دیا جاتا ہے سیا دیہے  
کہ حدیث لوعاش مکان صدیقاً نبیاً محلہ ست  
میں ہے سفن این ماجرس مروی ہے اور یہ آنحضرت صلی اللہ  
علیہ وسلم تک مرفوع متصصل طور پر پہنچتی ہے۔ حضرت ابن عباس  
اس کے راوی ہیں۔ بہتر انک محدث کی صحبت کا سوال ہے  
یہ پر ایک قسم کے شک و شیوه سے بالا ہے۔ چنانچہ المھا ہے:-  
”امَّا صَحَّةُ الْمَهْدِيَّ فَلَا شَبَهَةَ فِيهَا  
لَا تَهُوَ رَوَاهٌ بْنَ مَاجَةَ وَغَيْرَهُ كَمَا  
ذَكَرَهُ أَبُو حَيْرَةَ“  
کہ امام این جھر کے قول کے مطابق صحت حدیث تو بلاشبہ مسلم

صلی اللہ علیہ وسلم پر ہندہ بھری میں آیت مَا كَانَ مُحَمَّدٌ  
أَبَا أَحَدٍ قَمْنَ تَرْجَمَ الْكُمْدَةَ لِرَكْنٍ وَسُوْلَ اللَّهِ وَ  
خَاتَمَ النَّبِيِّنَ نَازَلَ هُوَ أَنَّ اسَ کے پانچ سالا بعثتہ  
میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا صاحب حبزادہ ابراہیم چند  
ماہ کی عمر پاک فوت ہو گیا۔ اسی موقع پر حضور نے فرمایا۔ لوعاش  
لکان تبیین کہ الْمِرْأَةِ إِلَيْا إِبْرَاهِيمَ زَنْدَهِ رَهْتَهَا تَوَيْهٰ ضَرُورٰ  
نبی بن جاتا۔ ہمارا استدلال اسی سے نہیں ہے کہ صاحب حبزادہ  
ابراہیم نبی بن گھے تھے یا نہ بنے تھے بلکہ ہمارا استدلال  
اس سے ہے کہ آیت خاتم النبیین نازل ہو چکی تھی۔ اگر اس  
آیت کا مطلب یہ تھا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد  
کسی قسم کا نبی نہیں ہو سکت تو پھر آپ صاحب حبزادہ ابراہیم  
کی وفات پر یوں فرماتے کہ اب تو ابراہیم فوت ہو گیا ہے  
اگر یہ زندہ بھی رہتا تب بھی یہ کہ قابلیت و روحانیت نبی  
نہ بن سکتا کیونکہ میں خاتم النبیین ہوں۔ لیکن حضور نے  
یہ نہیں فرمایا بلکہ یوں فرمایا کہ ”اگر ابراہیم زندہ رہتا تو ضرور  
نبیاں جاتا شکویا آپ کا خاتم النبیین ہونا صاحب حبزادہ ابراہیم  
کے نبی بننے میں روک نہ تھا۔

**لَوْعَاشُ ابْرَاهِيمَ لِكَانَ نَبِيًّا سَے**  
استدلال پر مدیر تہجیان القرآن عدد ۱  
لکھتے ہیں۔

”حدیث لوعاش ابراهیم لکان نبیا“  
سے قادیانی حضرات جو استدلال کرتے ہیں وہ  
چار وجوہ سے غلط ہے۔ اُولیٰ کہ جس  
روایت میں اسے خود نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے  
قول کی حیثیت سے بیان کیا گیا ہے اس کی  
سُنْنَةٌ ضَعِيفَةٌ ہے اور محدثین میں سے کسی نے  
بھی اس کو قوی تسلیم نہیں کیا۔ ”وَهُوَ كَلَّا تَوْرِی  
اوہابن عبد البر جیسے اکابر محدثین اس مضمون  
کو بالکل ناقابل اعتبار قرار دیتے ہیں۔۔۔۔۔

حضرت امام علی القاریؒ نے اس عبادت میں اس مذہب کا بھی جواب نے دیا ہے کہ بعض صحابہؓ کے اس مضمون کو دوسرے رہنگ میں منسوب کیا گیا ہے جو ائمہ حضرتؓ کی اس روایت کے خلاف ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ جو یہ حضرتؓ صلی اللہ علیہ وسلم کی روایت موجود ہے تو دوسرے لوگوں کی روایات کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ پھر امام موصوف نے بتا دیا کہ سند کا منعف بھی اثر انداز نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ اس کے اذالہ کے لئے یہ حقیقت کافی ہے کہ یہ وہی میں طریقوں سے مردی ہے۔ امام قزوینی نے جس بات کو جماعت علی المغیبات قرار دیا ہے وہ یہ ہے کہ غیر بی غیب کی بات قطعی طور پر بسکتے اور ابن عبد البر نے اس بات کی تردید کی ہے کہ عرض بھی کا بیٹھا ہونے سے بھی ہوتا لازمی قرار دیا جائے جیسا کہ عبداللہ بن ابی ذوفی کے ائمہ میں ظاہر کیا گیا ہے۔ امت کے کسی بزرگ نے نہیں کہا۔ کہ سینف علیہ السلام کا لوعاش ابراهیم لکان صدیقؑ نبیؑ کو ناقلوط ہے یہ صحیح روایت ہے اور ائمہ حضرتؓ صلی اللہ علیہ وسلم کو اشد تعالیٰ سے غیب پر اطلاع ملتی تھی۔ آپ کا غیب کی اطلاع دینا جماعت علی المغیبات میں پڑھا جاسکتی۔

**دریترجمان القرآن کے  
عذر پڑھارم کا جواب** چوتھے مذہب کے الفاظ  
سے واضح ہو جاتا ہے کہ  
حدیث کو منعف یا سند  
کو کمزور قرار دینے کی اصل وجہ یہ ہے کہ یہ حدیث ”باب  
نیوت کے کھنکے ہونے کا امکان ظاہر گرتی ہے“  
دریتر صاحب کا اذر پڑھارم یہ ہے کہ اگر یہم اس حدیث کو  
صحیح تسلیم کریں تو ان حدیثوں کو کیا کریں جن میں ائمہ حضرتؓ  
صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد باب نیوت کو مسدود قرار دیا  
گیا ہے؟ یقیناً یہ ایک سوال ہے مگر اس کا جواب بھی  
نہایت آسان اور واضح ہے۔ کیونکہ احادیث میں جس

ہے کیونکہ ان ماجہ اور دوسرے لوگوں نے اس حدیث کو روایت کیا ہے۔ (الشہاب علی البیضاوی جلدی مکث) ستر کے ضعیف ہونے کے باعثے میں شہود کی امام حضرتؓ ملائی القاریؒ کی تحقیق ذیل قابل توجہ ہے۔ فرماتے ہیں:-

”وَإِذَا خَبَرَ الصَّادِقَ وَثَبَّتَ عَنْهُ  
النَّقْلُ الْمَوْافِقُ فَلَا كَلَامٌ فِيهِ مِمَّا  
يَنَّا فِيهِ وَقَدْ أَخْرَجَ أَبْنَ مَاجَةَ وَغَيْرَهُ  
مِنْ حَدِيثِ أَبْنِ عَبَّاسٍ قَالَ لِهِمَا مَاتَ  
إِبْرَاهِيمَ أَبْنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
قَالَ أَنَّ لَهُ مَرْضًا فِي الْجَنَّةِ وَلَوْ  
عَامَ لَكَانَ صَدِيقًا نَبِيًّا وَلَوْ عَامَشَ  
لَا عَتَّقَتْ أَخْوَالَهُ مِنَ الْقَبْطِ وَمَا  
أَسْتَرَقَ قَبْطَ الْأَلَانَ فِي مَسْنَدِهِ  
إِبْشِيرَةً إِبْرَاهِيمَ بْنَ عَثَمَانَ الْوَسْطِيِّ  
وَهُوَ ضَعِيفٌ لَكِنَ لَهُ طَرِيقٌ ثَلَاثَةٌ  
يَقُولُ بَعْضُهُمَا بَعْضٌ“  
(موضوعات کیر مکث ۱۹-۲۰)

کہ جیب صادق و مصدوق پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کا خبر دینا نقل موافق سے ثابت ہو گیا تو اس کے علاوہ اقوال کیا وزن رکھتے ہیں۔ ابن ماجہ اور دوسرے ائمہ حدیث نے حضرت ابی عباسؓ سے روایت کیا ہے کہ جیب حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے فرزند ابراهیمؓ فوت ہوئے تو حضور علیہ السلام نے فرمایا کہ جنت میں اس کے لئے رضاعت کا انتظام ہے اور اگر یہ زندہ رہتا تو ضرور ضدیق تھی ہوتا نیز اگر وہ زندہ رہتا تو اس کے ماموں قبطنی سب آنے اد سکے جاتے اور ہم زندہ کوئی قبطنی فلام نہ بنایا جاتا۔ اس روایت کی سند میں ابوشیریہ ضعیف ہیں مگر یہ روایت میں سلسلہ ہائے روایات سے مردی ہے جو ایک دوسرے کی تقدیت کا موجب ہیں۔“

بھائیں جاتے۔ اسی طرح اگر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نبی اپنے جملے تو وہ دونوں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تابع دادا ہوتے۔ جیسے کہ حضرت مسیح۔ حضرت خضراء اور حضرت الیاسؑ ہیں۔ پس یہ صورت آیت خاتم النبیین کے منافی ہیں۔ کیونکہ خاتم النبیین کے معنے تو یہ ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ایسا بھی نہیں آسکتا جو آپؑ کے دین کو منسوخ کرے اور آپؑ کی امت میں سے نہ ہو۔ اس مضمون کی تائید اس حدیث سے بھی ہوتی ہے جس میں آنحضرت نے فرمایا کہ اگر حضرت موسیؑ نبی نہ ہو تو انہیں میری اتباع کے بغیر حیادہ نہ ہوتا۔

(موضوعات بکر ص ۱۹)

ان حوالوں سے ظاہر ہے کہ امت کے علماء پہلے سے میتھی کر چکے ہیں کہ جن احادیث میں نبوت کے بعد ہونے کا ذکر ہے اُن سے شریعت والی نبوت مراد ہے اور جن احادیث سے امکان نبوت ثابت ہے اُن میں نبوت سے خیر شریعی اور امتی نبی والی نبوت مراد ہے۔ فلا تناقض! اور یہی جماعت احمدیہ کا عقیدہ ہے۔ مدیر ترجمان القرآن نے لئے کوئی وحی پریشانی نہیں وہ ادنیٰ اتدبر سے اس تطبیق کو اپنائکرنا ہے۔ واللہ لا لهادی و هو الموفق والظعین!

ذی استطاعت احیا کا فرض ہے کہ  
الفرقان کی نیادہ سے نیادہ خریداری فراکر  
طالب حق افسرا ذکر پہنچا میں!

نبوت کو بینہ شہر یا گیا ہے وہ اور قسم کی نبوت ہے اور اس حدیث اور دوسری بعض احادیث میں جس نبوت کے دروازہ کو کھلایا گیا ہے وہ اور نبوت ہے دونوں احادیث اپنی اپنی جگہ پہنچا ہیں ان میں کوئی تناقض نہیں ہے تطبیق کئے ذمیل کے میں ٹھوکے کافی ہیں:-

(۱) الشیخ عبد القادر الجوادی مسٹانی تحریر فرماتے ہیں:-

”ان معنی کوفہ خاتم النبیین ہوائہ

لایبعث بعده نبی آخر شریعۃ اخیری“

کہ آنحضرت کے خاتم النبیین ہونیکے یہ معنی ہی کہ آپؑ کے

بعد کوئی اور نبی دوسری شریعت لیکر نہ آئے گا۔

(تقریب المرام عبد امداد)

(۲) جناب نواب صدیق حسن خان صاحب کی کتاب میں جو ان کے بیٹے نے شائع کی ہے لکھا ہے:-

”لَا نبی بعدی آیا ہے اس کے معنے

نہ دیک اہل علم کے یہ ہیں کہ میرے بعد

کوئی نبی شریعہ نہ لائے گا۔“

(اقرایب السافۃ م ۱۶)

(۳) جناب امام ملا علی القادی تحریر فرماتے ہیں:-

”لوعاش ابراهیم و صاربیا و

کذا الوصا عین نبیا لکانا من

اتباعہ علیہ السلام کعیسی

والحضر والیاس علیہم السلام

فلا یتناقض قوله تعالیٰ خاتم النبیین

اذ المعنی انه لا یأتی نبی بعد

ینسخ ملتہ ولہیکن من امته

دیقونیہ حدیث لوكان موسیؑ

علیہ السلام حیاً لما وسعة

الا اتباعی“

تمجید۔ اگر صاحبزادہ ابراہیمؑ نبہتے اور

# میثاق النبیین کی تفہیم و حب و دلیل اس کی علیٰ!

(از جناب ڈاکٹر غلام مصطفیٰ صاحب)

نے کہا ہاں ہم اقران کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ اپھا تو گواہ ہو اور میں بھی تمہارے ساتھ گواہ ہوں۔ اس کے بعد جو اپنے عہد سے پھر جائے وہی فاسق ہے۔

تفسیر:۔ مطلب یہ ہے کہ پیر غیر بے اس بات کا عہد لیا جاتا رہا ہے۔ اور جو عہد پیر غیر بے لیا گیا ہو وہ لا محال اس کے پیروں پر بھی آپ سے آپ عاید ہو جاتا ہے کہ جو نبی ہماری طرف سے اس دین کی تبلیغ و اقامت کے لئے بھیجا جائے یہیں کا تسلیم دا قامت پر یہاں مٹ ہوئے ہو اس کا تمیں ساتھ دینا ہوگا۔ اسکے ساتھ تعصیت نہ پرتنا۔ اپنے آپ کو دین کا اجراء داد دے سمجھنا۔ حق کی مخالفت نہ کرنا۔ مگر یہاں جو شخص بھی ہماری طرف سے حق کا پرچم بلند کرنے کے لئے اٹھایا جائے اس کے جھنڈے سے تھے جمع ہو جانا۔

”یہاں اتنی بات اور سمجھ لیں چاہیئے کہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے ہر نبی سے یہی عہد لیا جاتا رہا ہے اور اسی بناء پر ہر نبی نے اپنی امت کو بعد میں آنسو والے نبی کی خبر دی ہے اور اس کا ساتھ دینے کی ہدایت کیا ہے لیکن نہ قرآن میں حدیث میں کہیں بھی اس امر کا پتہ نہیں چلتا کہ حضرت

اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں فرمایا ہے:-

وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّنَ لَمَّا  
أَتَيْتُكُمْ مِّنْ كِتْبٍ وَّحِكْمَةً ثُمَّ  
جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُّصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ  
لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَكُنْتُمْ قَوْمًا مُّقَاتِلًا  
عَاقِرِينَ وَأَخْذَتُمْ عَلَىٰ ذَلِكُمْ  
إِصْرِيٌّ ۝ قَالُوا آفَوْرَنَا ۝ قَالَ  
فَأَشْهَدُكُمْ أَنَّا نَمَعَكُمْ مِّنَ  
الشَّهِيدِينَ ۝ فَمَنْ تَوْلَىٰ بَعْدَ  
ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ۝

مولوی مودودی صاحب نے اپنی کتاب تفہیم القرآن جلد اول کے صفحہ ۲۱۹ پر ذمیکیت ذکورہ بالا اس کا ترجمہ اور تفسیر بیوں کی ہے:-

ترجمہ:- یاد کرو جب اللہ نے پیغمبروں سے عہد لیا کہ اس کی تعلیم کے نتیجے میں کتاب و حکمت و دلائش سے نوازا جائے۔ بل اگر کوئی دوسرے رسول نہیں سے پا س اسی تعلیم کی تصدیقی کرتا ہو تو آسے جو پہلے سے نہیں سے پا س موجود ہے تو اس کو اس پر ایمان لانا ہوگا اور اس کی مدد کرنی ہوگی۔۔۔۔۔ یہ ارشاد فرمائے۔

اللہ تعالیٰ نے پوچھا ”کیا تم اس کا اقرار کرتے ہو اور اس پر میری طرف سے عہد کی بھاری ذمہ داری اٹھاتے ہو؟ انہوں

ذکر الشدعاۓ لے سوڑہ احزاب کی آیت میثاق میں فرمایا ہے قراؤ آخذ نا من النبیٰ قیثاً قَدْهُمْ وَ مِنْكَ وَ مِنْ نَّبِیٍّ وَ مِنْ نُّرُجٍ وَ لَا يُبْرَاهِیمَ وَ مُوسَیٰ وَ عِیَسَیٰ ابْنَ مَرْیَمَ وَ آخَذْ نَا مِنْهُمْ مِیثاقاً علیٰ یظاً (۱۴۳۰: ۱۵)

دوسری جگہ قرآن کریم میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بالے میں آیا ہے۔ قراؤ نا من شیعہ نبیٰ لَأَرْبَّ اهِیمْ ۝ یعنی حضرت ابراہیمؑ حضرت نوحؑ کی جماعت میں سے تھے۔ گویا حضرت ابراہیمؑ حضرت نوحؑ کی شریعت کے تابع تھے۔

پس سوڑہ احزاب کی آیت میں الشدعاۓ لے میثاق النبیٰ کا حوالہ دیتے ہوئے "منک" کا جو لفظ فرمایا ہے اس سے ثابت ہوتا ہے کہ الشدعاۓ نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی میثاق النبیٰ والا میثاق ہی لیا ہوا۔ اور یہ بھی بات ہے کہ جس طرح حضرت نوحؑ کے بعد تیرھوی صدی میں حضرت ابراہیمؑ میعوث ہوئے اور حضرت موسیٰؑ سے تیرہ سو سال بعد حضرت سیحؑ آتے تھے اسی طرح ہمارے حضرت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے قریباً تیرہ سو سال بعد حضرت مسیح موعود علیہ السلام اُتھی گئی ظاہر ہوئے ہیں۔ پس اس آیت قرآنی میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس میثاق کا ذکر موجود ہے جو گذشتہ انسیاں سے لیا گیا تھا۔ اور واقعات نے اس کی تائید بھی کر دی ہے۔ لہذا مودودی صاحب کا یہ کہنا کہ حضورؐ سے میثاق لیا جانا قرآن و حدیث سے کہیں ثابت نہیں بالیک اہم غلط ہے۔ ابے کاش لوگ قرآن مجید پر تذکرہ کریز +

بھلی اللہ علیہ وسلم سے ایسا عہد لیا گیا ہو یا آپ نے اپنی امت کو کسی بعد میں آئیوں سے بھی کی خرد میکاراں پر ایمان لانے کی ہدایت فرمائی ہو۔"

مودودی صاحب کا یہ کہنا کہ قرآن و حدیث میں کہیں بھی اس امر کا پتہ نہیں چلتا کہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے ایسا عہد لیا گیا ہو صریح طور پر خلاف واقعہ ہے۔ الشدعاۓ لی قرآن کریم میں صفات اور کھلے الفاظ میں فرماتا ہے:-

وَرَأَدْ أَخْذَ نَا مِنَ النَّبِيِّنَ وَ مِنْشَا تَهْمَرْ قَدْهُمْ وَ مِنْ نُّرُجٍ وَ لَا يُبْرَاهِیمَ وَ مُوسَیٰ وَ عِیَسَیٰ ابْنَ مَرْیَمَ وَ آخَذْ نَا مِنْهُمْ مِیثاقاً علیٰ یظاً (سورة احزاب)

ترجمہ:- اور حبِّہم نے نبیوں سے چھتہ عہد لیا اور تجھ سے بھی لیا ہے۔ اور نوحؑ اور ابراہیمؑ اور موسیٰ اور علیٰ این مریمؑ ان سب سے چھتہ عہد لیا ہے۔

سوڑہ احزاب کی مذکورہ بالا آیت پر غور کرنے کی ایک لطیف تکھنہ معلوم ہوتا ہے۔ قرآن کیمیں انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے ۲ نیو اے دو تشریی نبیوں کا ذکر وضاحت سے ہوا ہے (۱۱) حضرت نوح علیہ السلام (۱۲) حضرت موسیٰ علیہ السلام۔ ان ہر دو کی تشریعت کے دو قریباً ایں ایسے سال کے ہوئے ہیں اور ہر ایک نے قریباً سال ہے بارہ سو بیانی پچھے اسی عرصہ کے مطابق حضرت نوحؑ کی تشریعت کے تابع نبی حضرت ابراہیمؑ اور حضرت موسیٰؑ کی شریعت کے تابع حضرت عیسیٰ علیہ السلام میعوث ہوئے ہیں۔ انہی دو دو رون و اے چار انبیاء (ابن رائی اور اخڑی) حضرت نوحؑ و حضرت ابراہیمؑ اور حضرت موسیٰؑ و حضرت مسیحؑ کا

# الحَرَفُ وَ حَلْقَةُ

## (اہل عرب اور انہی قرآن سے محبت)

راذکرم مرزا عبد الحق صاحب مولوی فاضل ضلع گجرات

کہ ایک خاتون بھی ہی۔ حضرت عبد اللہ نے فرمایا۔  
السلام علیکم و رحمة الله

خاتون:- سَلَامٌ تَوَلَّا مِنْ دَبَّ رَحْمَتِ رَحْمَنِ (۵۸:۲۹)  
سلامتی ہو رہب رحیم کی طرف سے یہی پیغام ہے۔  
حضرت عبد اللہ:- اللہ تعالیٰ آپ پر رحم فرمائے آپ  
یہاں کیا کرتی ہیں؟

خاتون:- مَنْ يَضْلِلِ اللَّهُ فَلَا هَادِيَ لَهُ (۱۶۷:۱۵)  
بے اللہ تعالیٰ راست سے ہٹا دئے اس کے لئے کوئی  
راہ نہیں۔

حضرت عبد اللہ نے سچھ لیا کہ راست سے ہٹک گئی  
ہی پھر سوال کیا کہ اب کہاں کا رادا ہے؟  
خاتون:- سُبْعَنَ الَّذِي أَسْرَى فِي بَعْدِهِ لَنِلَّا قَنَتِ  
الْمَسْجِدُ الْحَرَامُ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى  
(۱۰:۱۲)

پاک ہے وہ ذات جو اپنے بندہ کو رات کے وقت  
مسجد حرام سے سجد اقصیٰ کی طرف لے گئی۔

حضرت عبد اللہ:- آپ کتنے دنوں سے یہاں ہیں؟  
خاتون:- ثَلَاثَ لَيَالٍ سَوِيَّاً۔ (۱۱۹:۱۱۹)

ہمتو انہیں داتوں سے۔

حضرت عبد اللہ:- آپ کھا نا ہیں ہو حاصل کر دیں ہیں؟  
خاتون:- هُوَ يَطْعِمُنِي وَ يَسْقِيَنِي (۵۹:۲۹)

قرآن کریم کا یہ لمحیٰ اعجاز ہے کہ اس کے قول میں ایک  
ذبیحت ناٹھر ہے جو انہی کے بغیر نہیں رہتی۔ وہ قوم جسے  
تہذیب و تمدن کی ہوئی تک نہ لکھی ہتھی اور جو علم کے نام  
سے بھی آشنا نہ ہتھی قرآن پاک کے ذریعہ اپنے اندر جو ریت نہیں  
انقلاب محسوس کر لے لی۔ ان کی روزمرہ کی گفتگو میں بھی  
جا بجا قرآنی محاورات اور قرآنی کلمات نظر آتے ہیں۔  
حشی کہ بعض صحابیہ کرام کا یہ طریق تھا کہ وہ اپنادعا بھی  
کلام الہی کے الفاظ میں ادا کرتے تھے کیونکہ وہ دل و جہا  
سے اسے مکمل جانتے تھے۔

حضرت ابوہریرہؓ کے متعلق مروی ہے کہ ایک دفعہ  
یہودی نے ان کو بہت ستا یا۔ دست سوال دراز کرنے  
کی بجائے مسجد میں ہر داخنی ہونے والے سے اس آیت کا  
ترجمہ پوچھتے جس میں یہودیوں اور مسافروں کو کھانا اکھانے  
کے متعلق بیان نہ ہے۔ بتانے والے کچھ بیان کر کے چلے جاتے  
اوڑا آپ بار بار پوچھتے۔ آخر ایک ہمارت کامل نے آپ کی  
حاجت پوری کو دی۔ اس طرح حضرت ابوہریرہؓ رضی اللہ عنہ  
اپنے مطلب کی پڑھ و رہوئے۔

حضرت عبد اللہ بن مبارک رضی اللہ عنہ بیان فرماتے  
ہیں کہ جس نے فریضہ بچ کی ادا میگی کے بعد دا بیسی کی داد  
امتحنیا کی ادا میکوڑی دو دو راستہ میں ایک موڑ سے گزرنے  
لگتا تو ایک سیاہ پیز نظر آتی۔ غور سے دیکھا تو معلوم ہوا

حضرت عبداللہ رضیٰ نے فلسطی کی ہے معاف فرمائی۔

خاتون: - لَا تَثْرِيْتَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ تَعْفِرُ اللَّهُ كُلُّكُمْ۔ (۹۲: ۱۲)

آج تم سے کوئی موافقہ نہیں ہو اس لئے تعالیٰ تمہیں بخشنے۔

حضرت عبداللہ رضیٰ: - کیا آپ پیری اور شنی پر سوار ہوں گی کہ اپنے قافلہ کو ملیں؟

خاتون: - وَمَا تَفْعَلُوْا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللَّهُ (۱۴۲: ۲)

جو نیکی ہی کرتے ہو اس لئے تعالیٰ اسے جانتا ہے۔

حضرت عبداللہ رضیٰ: - میں کہیں نے اونٹنی بھائی تو خاتون نے فرمایا۔

قُلْ لِلَّهِ مُؤْمِنُوْنَ يَعْصُمُوْنَ اَبْصَارَهُمْ (۲۰: ۲۲)

تو مدرسوں کو کہو گے کہ آنکھوں کو نیچا رکھیں۔

حضرت عبداللہ رضیٰ: - اپنا منہ پھیر لیا اور کہا کہ آپ سوار ہو جائیں لیکن جب خاتون سوار ہوئے لیکن تو اونٹنی برائی کی وجہ سے ہو گئی۔

اس پر خاتون نے کہا: - وَمَا آخَدَاهَا بِكُوْنِ مُحِبِّيْتَهُ فَيَمَا كَسَبَتْ آيُوْنِكُمْ (۲۰: ۲۲) اور جو تکلیف ہیں۔

پہنچے وہ انسانی حمل کا حمیازہ ہو گیا۔

حضرت عبداللہ رضیٰ: - ذرا بھروسیں جیسے درست کرتا ہوں۔ (گھٹنا یا نہ ہونے ہوئے)

خاتون: - فَفَهَمْتُهَا سَلَيْمَنَ (۲۱: ۴۹)

پس ہم نے یہ باتیں سلیمان کو سمجھائیں۔

حضرت عبداللہ رضیٰ: - اونٹنی کا گھٹنا یا نہ ہونا اور فرمایا کہ سوار ہو جائیں۔ خاتون سوار ہوئیں اور یہ دعا پڑھی۔

سَبَخَنَ الَّذِي سَخَنَ لَنَا هَذَا اَوْمَاعَنَّا مُقْرِنِيْنَ وَرَأَنَا بِالْحَدِيْثِ لَمْنَقِلِيْبُوْتَ (۳۳: ۱۲)

پاک ذات ہے جس سے سواری جیتا کی دوڑہ ہم تو انے تابویں نہ لاسکتے تھے اور ہم اپنے رب کی طرف لوٹنے والے ہیں۔

حضرت عبداللہ رضیٰ: - جو میں ہمارے پکوڑ کا نام تھا آگئے تیری سے چلنے لگا اور کچھ ملند آوارت سے ہٹنے لگا تو

خاتون نے فرمایا: - وَأَقْصِدُ فِيْ مَسْيَاتٍ وَأَغْصَنْتُ

وہ خدا ہی مجھے کھلاتا اور پلاتا ہے۔

حضرت عبداللہ رضیٰ: - آپ وضوکس پریز سے کتنی میں؟

خاتون: - فَلَمْ تَجِدْ وَأَمَّا فَتَيْمَمُوا صَعِيْدَأَ طَيْبَأَ (۴۰: ۵)

پس پانی میسرہ ہو تو پاک مٹی سے تمیم کر لونا:

حضرت عبداللہ رضیٰ: - پیرے پاس کھانا ہے کیا آپ تناول فرائیں؟

خاتون: - ثُمَّ آتِهُوا الصِّيَامَ لِأَنَّ الْمَيْكِلَ (۱۸۷: ۲)

روزہ رات تک مکمل کرو۔

حضرت عبداللہ رضیٰ: - یہ تو بوزول کا ہمیہ نہیں ہے۔

خاتون: - وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللَّهَ شَارِكُهُ عَلِيْمَ (۱۵۸: ۲)

جو کوئی خوشی سے نیکی کا قصد کرے تو اس لئے تعالیٰ

قدر داں اور علیم ہے۔

حضرت عبداللہ رضیٰ: - سفر میں افطاہ روزہ تو میماج ہے۔

خاتون: - وَأَنْ تَصُوْرُ مُواخِدِيْنَ لَكُمْ رَأْيٌ كُلُّهُ تَعْلَمُوْنَ (۱۲۴: ۲)

اور روزہ رکھنا تمہارے لئے بہتر ہے اگر تم (اسکے

فرائد کو) جانتے ہو۔

حضرت عبداللہ رضیٰ: - میں نے چیزیں ہو کر دریافت کیا کہ میری طرح عام زبان میں گفتگو کیوں نہیں کرنی؟

خاتون: - مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدِيْهِ تَرْقِيْبٌ عَقِيْدَأَ (۱۸: ۵۰)

جوناہ بھی بیان کی باتی ہے اس پر خدا نے نکران فری

حضرت عبداللہ رضیٰ: - آپ کس تبیہ سے تعلق رکھتی ہیں؟

خاتون: - سَلَّا تَقَفَّتْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ رَأْتَ لَسْمَعَكَ ذَبَصَرَ وَالْفُوَادَ كُلُّ أَوْلَادِكَ بِكَاهَ بَعْنَتَهُ مَسْعُوْلَأَ (۳۹: ۱۲)

الیسی بات کے پیچے نہ پڑیں جس کا علم نہ ہو۔ کہاں ہم انکھوں

اوہدیل کے متعلق پوچھا جائے گا۔

۱۔ سُلَيْحِي حُدُوْلُ الْكِتَابِ يَقُوَّةٌ (۱۲: ۱۹) میں صَوْتِكَ (۱۹: ۳۱) میاً رُوْنی اختیار کرو دلپی ای دارِ حکیم  
لے بھی کتاب کو مضمونی سے پکھنے رکھیو۔  
حضرت عبداللہ نے آذان وی لے ابراہیم ایسے موسیٰ!!  
لے بھی ایا تو چند نوجوان چاند جیسے دش پرپریں والے آن موجود  
ہوئے سب آرام کو بیٹھنے کے نوجوانوں نے فرمایا۔  
فَأَبْعَثْتُوْا أَحَدَكُمْ يَوْرِقْكُمْ هَذِهِ إِلَى الْمَدِيْنَةِ  
فَلَيَنْظُرُوا إِيْهَا أَذْكَى طَعَامًا فَلَيَأْتِيَ تِكْمِيرِيْرِقْ مِنْهُ  
پس ایکس آدمی تمہر سو لوت یک شہر بائی اور اپھا کھانا بھی  
اور لینا آفے (۱۹: ۱۹)

ایک فوج ان باندھ گیا اور کھانے آیا اور کھان  
پیش کیا تو نوجوانوں نے کہا:- کُلُوْا وَ اشْرِبُوْا هَنْيَيَا  
بِعَدَ آسَلَفْتُمْ فِي الْأَيَّا مِنَ الْخَالِيَّةِ (۲۲: ۶۹)  
کے خوب کھاؤ اور پیو۔ مبارک ہو کہ تم نے گذشتہ دنوں  
بہت نیک کام کئے ہیں۔

حضرت عبداللہ نے ان نوجوانوں سے کہا کہ مجھے یہ  
 بتاؤ کہ یہ نوجوانوں کون ہے۔ نوجوانوں نے جواب دیا یہ ہماری  
 والدہ ہے اور جالیں بس گورنگے ہیں کہ سوائے قرآن کے  
 وہ اور کوئی کلام نہیں کہ تین میادا کہ قرآن مجید بھول گئے  
 اور اسہد رہن تا ماضی ہوں ۱۔

حضرت عبداللہ نے فرمایا۔ ذلک قُتْلُ اللَّهِ  
يُوْتَبِعُهُ مَنْ يَشَاءُ وَ ابْلَهُهُ وَ الْفَضْلُ الْعَظِيْمُ  
(۲۱: ۵۲) یہ محسن اللہ تعالیٰ کا فضل ہے جسے چاہئے اسے  
 سرفراز کہتا ہے۔ اللہ تعالیٰ بہت ہر ران ہے ۱۔

اللَّهُ تَعَالَى اِنْ مَقْدِسُوْنِ پُرِہز اِہْرَافُ فَضْلٍ فَرِمَّا  
جہیوں نے کلام اشہد کو اپنی زندگی پر حاوی کر لیا تھا اور  
 برکاتِ سماوی کے وادیت ہوئے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں  
 بھی توفیق دے کہ ہم بھی ان درخششہ ستابوں کی راہ  
 پر پل کر ان فیروزن کو حاصل کریں ۱۔

مِنْ صَوْتِكَ (۱۹: ۳۱) میاً رُوْنی اختیار کرو دلپی ای دارِ حکیم  
حضرت عبداللہ نے ہستہ آہستہ پھلے ہو کے لٹکنا فریکے تو  
 خالوں نے کہا۔ فَأَقْرَرُ وَ إِمَامًا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرَآنِ (۲۰: ۲۲)  
 جتنا بھی قرآن میسر ہو پڑھو۔

حضرت عبداللہ نے کہا آپ کو تو وافر حصہ دیا گیا ہے  
 خالوں نے۔ وَمَا يَدْكُرُ إِلَّا وَلِيْلَابَ (۲۰۹: ۴)  
 عقیدتہ نصیحت حاصل کرتے ہیں۔

حضرت عبداللہ فرماتے ہیں کہ تھوڑی دیر چلتے کے بعد  
 میں نے پوچھا کہ کیا آپ کا خالوں موجود ہے؟

خالوں:- بِيَا إِيْهَا الَّذِيْنَ أَمْنُوا إِلَّا تَسْتَأْلُوْا عَنْ  
أَشْيَاءِ رَأَيْتُمْ تَبَدَّلَ لَكُمْ تَسْوِيْكُمْ (۱۰۱: ۵)  
لے موندو! ایسی بات نہ دریافت کرو جس کے خالوں  
ہونے سے تمیں تکلیف محسوس ہو گی۔

حضرت عبداللہ فرماتے ہیں کہ میں بالکل خاموش ہو گیا  
 جسی کہ قافلہ کو جان لے تو میں نے دریافت کیا کہ اس قافلہ میں  
 آپ کا کون دشمن دار ہے؟

خالوں:- الْمَالُ وَ الْبَنُوْتُ ذِيْنَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا  
حضرت عبداللہ نے سمجھ گئے کہ ان کے لڑکے اس قافلہ میں  
 ہی پھر سوال کیا کہ وہ صحیح میں کس مقام پر تھے؟  
 خالوں:- وَ عَلِمْتُ طَرَيْرَ بِالْتَّجَمِّعِ هُنْ يَهْتَلُوْنَ (۱۹: ۱۶)  
 قم ہے بلندیوں کا اور دن بستیوں کی جو نے رہتے  
 معلوم کرتے ہیں۔

حضرت عبداللہ نے سمجھ لیا کہ وہ قافلے کے راہ نہیں پھر  
 وہ خیروں کے نہ یہ جا کر اس خالوں سے پوچھتے ہیں کہ اسکے دشمن دار  
 میں سے کون کون یاں ہیں؟

خالوں:- لَوْلَا تَعَالَى اللَّهُ لَأَبْرَاهِيمَ حَلِيلًا (۱۲۵: ۱)  
 اور اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم کو دست بنایا۔  
 لَوْلَا كَلَمَ اللَّهِ مُوسَى تَكْلِيْمًا (۱۹۳: ۲)  
 اور موسیٰ نے اللہ تعالیٰ سے بخال رکیا۔

# رسالہ ترجیح القرآن کے اطہار کے نام حظر!

(از جناب مولوی عبد الحکیم صاحب پشاور)

جَنَدْ فَاللَّهُمَّ الْغَلِبُونَ (۲۶) اور یہی نتائج حسنہ جو اہل حق کے لئے یا بار اہل باطل کے حملہ کی تکمیل کے بعد برآمد ہوتے ہیں؟

۳۔ مجھے اپنے کے ارشاد پر کوئی اقران نہ ہوتا اگر جبایہ نہ تابلا علی صاحب یہ تحریر نہ فرمایا تو تاکہ "بھی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اطرافِ ممالک کو پہنچنے اصول و مسلک کی طرف دعوت دی مگر اسکا انتظار نہ کیا کہ یہ دعوت قبول کی جاتی ہے یا اسیں بلکہ قوت حاصل کرتے ہیں رومی سلطنت سے تصادم پڑو سے کہ دیا یہ کیا دی کی جیشیت سے دعوت کا طریقہ مجرد دلیل سے افہام قبیم نہیں ہی نہ مودانا موصوف نے تحریر فرمایا کہ امت مسلم خلیٰ فوج برلوں کی جاتی ہے ذہن میں تبلیغ کریو اے واعظین و میشین کی حالانکہ اشتقاچ کے رسول صرف بشر و منذر ہوتے ہیں وَمَا تُرْسِلُ الْمُرْسَلُونَ اللَّهُمْ بَشِّرْ فِتْ وَ مُنذِرْ فِتْ (۱۶) اور یہیوں کے مردار کو بھی ارشاد ہوتا ہے اُمُّ اَخْرَى سَبِيلِ دِلْكَ دِلْكَ دِلْكَ وَ الْمُؤْعِظَةُ وَ الْمُحَسَّنَةُ (۱۷) اکیا دعوت سے اپنی دعوت کے مذہنا اور واعظان طریق اختیار کر کے دلیل کی بجائے ذر سے اپنے ہموں و مسلک کے مذہنا انسان کی اس آزادی انتخاب کو ختم کرتا ہے یا یہی جوانان کو آزادی بنا کر مسرا دار ہے یا قابل مسرا بناتی ہے؟

۴۔ اپنے مجھے مناظراتہ ذہن کے طرز فکر اور قادیانی ذہن کا طعنہ دیکھا گیا اپنے اس بحث کے اختقام کی کو شست فرمادی ہے جو اپنے معضوں نکلیہ قوم کو صاحب سے مل ہے دیکھ کریا ہے اگر اپ کو ایک منضوں ملیہ قرار دینے کے لئے اسکا بھی تو مولانا ابوالا علی صاحب کی کتاب سیاسی شکش کے صفحات ۱۴۲، ۱۴۳ اور ۱۴۴ وغیرہ ملاحظہ فرمائیں تین اساتذہ اس کو اکتوبر پر جیسی جیسا ہے اپنے تحریر فرمایا ہے کہ "ایک قوم پھنسی ہی کا سیلاں امداد پرے بنوں" بقول

رسالہ ترجیح القرآن بابت ماہ اکتوبر ۱۹۷۵ء میں مزید اسکاتا" کے عنوان سے امید پر صاحب نے بعض جواب دیئے ہیں جنہیں پر ذہن کے خط میں (جو اپنیں پڑا و است بھی بھجوایا گیا ہے) اسی نے تعمیر کیا ہے۔ وہی ہے۔ امجد آپ سلیم فرماتے ہیں کہ ایک صد حقیقی کی خبروں کے مطابق دعویٰ کا ظہور پر یہ ناعلم حقیقت کی رو سے حق و باطل (یعنی جو حقیقی کے صدق و کذب) کا معیار ہے تو بتائیں اس کے علاوہ کونا معیار ہے جس سے ٹھیک الواقع صاحب وحی "کو جانچ جاسکتا ہے؟ اذ من قرآن مجید تو ولی صاحب وحی کی بعض خبروں کے پورا ہونیکو ہی اس کے صدق کی علامت بتایا گیا ہے جیسا کہ فرمایا ہے یہ کہ صادق قاتی یعنی کفر بعض البدھی یَعِدُكُمْ رَبُّكُمْ اللَّهُ لَا يَهْدُي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ کَذَابٌ ۝ سیمیج ہے کہ جد و ہبہ کے دو ران میں افراد کو طرح طرح کے مظالم اور ابتلاء سے گزنا پڑتا ہے..... اس جد و ہبہ کے دو ران میں کسی فوج کے تنقیم یا ابتلاء کو دیکھ کر فرمائیں صادق نہیں کیا جاسکتا کہ وہ متبع حق ہے اور یہ خوف "مگر کیا یہ سچ نہیں کہ جب بھی داعی حق یا اس کی جماعت پر ہمالت اپنے تمام مادی ذرائع اور خفیہ تراہیہ "روحانی عربوں" (یعنی بدوغاؤں) وغیرہ سے منظم ہو کر اجتماعی دنگ میں ملک کریں تو نہ اسی حقیقی اور نہیں اسکی جماعت کو ایسکے اغراض و مقاصد میں وہ مکمل اور کچھ نقصان پنچاکیں تو کیا یہ تیاد و نصرت ہی اسی بات کی دلیل نہیں کہ اللہ تعالیٰ کاسایران کے سروں پر ہے جو باطل کے ہر حملے سے انکو بچاتا ہے جناب والا ای غلبہ واقعی اس امر کا دلیل ہے، یعنی انکے قرآن مجید شاہراحتی ہے۔ کتب اللہ لَا عَذَابَ أَنَا وَرَسُولُ اللَّهِ تَوَسَّلَ بِنَعْرِيْفِ (۱۸) وَلَقَدْ سَبَقْتُ كَمِتْنَا لِعَبَادَنَا الْمُرْسَلِينَ وَلَهُمْ لَهُمُ الْمُنْصُرُونَ وَلَنَ

کتب الہامیہ میں اس کو بطور اصل کے پیش نہ کیا گیا ہے۔ ملماستے اسلام کا تیرہ سو سال تک چھوٹی تھا کہ کوئی مدھی نبوت کا ذرہ ۲۳ سال تک بہلت نہیں پاسکتا۔ مدھی نبوت کا ذرہ جلد ہلاک ہوتا ہے (دیکھو رسالہ الفرقان اگست ۱۹۵۵ء) بقول مولوی شاہزاد صاحب آجھا فی یہ بات واقعاتِ عالم سے ثابت ہے مگر اپنے بڑی چیز سے مطالیہ کیا ہے کہ ”اس امت میں متعدد کنہ ابوں نے دعویٰ نبوت کیا ہے کیا اشتغال نہیں اور اس سے کسی ایک کامیگری کوں کاٹی ہے؟“ ڈوکاتوین پتہ دیتا ہوں۔ ایک سیلہ کذاب دوسرا اسود شخصی۔ ہاں اب آپ کسی ایک کا نام لیں جس نے لگاتار ۲۳ سال تک تقول کا انتکاب کیا ہوا اور مرتبے دم تک قویہ نہ کی ہو پھر اس کو ۲۲ سال تک بہلت ملی ہو؟ ہم نے تو اس زمانہ میں بھی خدا تعالیٰ کے قول کے موافق پتلت لیکھا می پڑا تو کو قتل ہوتے دیکھا ہے۔ نیز ہائیکیبل سے بھی خدا تھے قول کی تقدیمی ہوتی ہے۔ کتاب استثناء ۱۱۰ جملہ۔ یہ میاہ ۱۱۰۔ حزنی ایل ۱۱۰۔ اعمال

۱۱۰

امید ہے کہ جناب ان امور پر فرمایا کہ ہذا مذہب پاچوں ہوں گے۔ ان حقائق کا اس لئے انکار کرنا کہ آپ کے ہوا نے نفس کی اس سے تردید ہوتی ہے کوئی اچھا تجویز نہیں امر نہیں ۱۱۰

### سورہ مریم کے تفیری نوٹ

حضرت خلیفہ ابیح الثانی ائمہ الشیعہ کے درمیں سورہ مریم کے مختصر تفیری نوٹ پہلی مرتبہ ادارہ الفرقان کی طرف محدود تعداد میں ہے ہمیں ہیں قیمت ایک روپیہ۔ میختر مکتبہ الفرقان۔ روپہ

آپ کے غرضہ الہی باخیانہ طرزِ عمل اختیار کرنیکی وجہ نہ نہیں ہوئے ہے۔ کیا ایک باغی قوم کو صاحبہ تسبیہ دینا من طرازِ ذہن“ کے طرزِ فحکی افسوسناک مثال نہیں؟

۵۔ ”چند اشکالات“ اور ”مزید اشکالات“ نے آپ کی توتی استدلال کو سلب کر دیا ہے۔ کیونکہ آپ نے ماہِ میت کے ترجمانِ القرآن میں کہا کہ ”قرآن کی زبان میں شجرہ بخشش... کی ساری بہار طی ذہن کے اور بھی اور ہوتی ہے جو اندر نہیں ہوتی۔ بالکل ایسے جیسے گندلی کے ڈھیر پر رات می رات می پہ بیڑوں کا باڑ لگ جاتا ہے میکن نیا نیدار ہوتا ہے۔“ مگر اپنے کہا ہے کہ ”بہت سے اشجار دنیا میں ایسے موجود ہیں جو پڑا دہرا سال سے اپنے تنوں پر کھڑے ہیں“ (ترجمان القرآن پکتو پر ۱۹۵۵ء) اس حقول سے ہر صرف آپ کے پہنچنے قول کی تردید ہوتی ہے، بلکہ قرآن مجید کی بھی تکذیب ہوتی ہے۔ کیونکہ قرآن کی زبان میں تو شجرہ بخشش کو قرار نہیں ہوتا کیونکہ اس کی بڑی نہیں کے اندر نہیں ہوتی۔ فرمایا اجتنشت میٹ تو قی الارکنا مالکہا مون قردار (۱۱۰) آپ کی رضی ہے کہ ہذا کے قول کو تسلیم کریں یا ہوا نے نفس کے ساختت اپنی بات پر اصرار کریں۔

آپ نے ”ٹانے“ کا لفظ استعمال کرنے پر صحیح فرمائی ہے۔ میں ایسی قدر کرتا ہوں۔ مگر ہمارے علماء اور قائدین کی نسبت ”قادیانی لال بھکڑوں“ (دیکھو رسالہ ۱۱۰) کیوں اصل کا لفظ استعمال کرتے وقت آپ لوگوں کو یہ درمیں فرمیت فابا بھکول گیا ہو گا۔

۶۔ مکروری ہے کہ آپ کی تشریع خیر میں قول ہے کیونکہ آیت بُوْنَقُولَ مُنْكِرِينَ وَكَذِّبِينَ کے سامنے بھی کیمِ اصل اشاعریہ و میں کی صداقت کے اثبات کے لئے محلی استدلال پر پیش کی گئی ہے۔ اور یہ دلیل اس وقت تک جو تہ ملزم ہیں بن سکتی جب تک تحریر اور مشاہدہ سے اللہ تعالیٰ کے قول کا ثبوت میسر نہ ہو یا مکذبین و منکرین کی مسلم

# شکلات

طنزیہ والیہ استہرانیہ الفاظ کو نظر انداز کرتے ہوئے ان کے  
اعلن استفسارات کے جواب میں قرآن پاک کی آیات کی  
مدشنی ہے، رسالہ القرآن بابت دسمبر ۱۹۵۶ء میں ایک مفصل  
منداز میں بیان کیا اور مدیریت صاحب کو دعوت دی کہ الگ انہیں  
ہمارے پیش کردہ اسلامیات سے اختلاف ہے یا  
انہیں ان پر اعتماد ہے تو پیش کریں تا مزید وضاحت کی  
جاسے۔ القرآن کے قرآن نمبر ۱۸ کا یہ مقالہ اتنا مورث  
تائیت ہوا کہ طلوع اسلام آج تک غاموش ہے اور اپنے  
قارئین کے "بہت سے استفسارات" کے باوجود ہمارے  
ضمون کے جواب میں ایک بات بھی نہیں لکھ سکا۔  
لوگوں کے مطالیہ جواب پر مدیر طلوع اسلام نے

لکھاکہ :-

"ہمارے سوالات خود پر مدیری صاحب  
سے تھے جن کی دوسرے ہم یہ بتاتا چاہتے تھے  
کہ ان کے پاس ان کے عقائد کی قرآنی مسند  
نہیں ہے۔ لہذا ان سوالات کا جواب بھی  
چونکہ مدیری صاحب ہمی کی طرف سے ہونا چاہیے  
یا وہ خود جواب دیں یا کسی کی طرف سے دیئے  
ہوئے جواب کے متعلق ہمیں لکھ دیں کہ اس  
جواب کو انہی کی طرف سے سمجھا جائے۔ اسکے  
بعد ہم بتائیں گے کہ ان جوابات کو  
قرآن کی پارکاہ سے کیا جواب ملتا  
ہے۔" (طلوع اسلام مارچ ۱۹۵۶ء)

یہ عائز اعلان ہی اپنی ذات میں دیہ طلوع اسلام  
کی رسوائی کے لئے سماںی لکھا۔ سوال تو یہ تھا کہ احمدیہ عقاید

## (۱) رسالہ طلوع اسلام کی تازہ درافتانی

کہ اپنی سے منکریں حدیث نبوی کا ایک رسالہ طلوع اسلام  
شائع ہوتا ہے۔ لگدستہ سال جب جماعت احمدیہ کے خلاف  
ایک طوفانی پیغمبری پر پا تھا تو ایڈیٹر صاحب طلوع اسلام  
نے لکھا کہ لوگ کہتے ہیں کہ "طلوع اسلام نے فادیا میت کے  
متعلق کچھ نہیں لکھا" پھر اپنے اس "الزام" کے اذالم  
کے لئے احمدیہ جماعت کے متعلق مصائب میں شائع کرنے مشروع  
کر دیتے۔ مدت ہوئی کہ جناب پروردھی ظفر الشدفان حب  
نے ایک ضمون یعنوان "ایک عزیز کے نام خط" تحریر پر  
فرمایا تھا۔ پونکہ مدیر طلوع اسلام شہرت کے خواہیں تھے اسے  
آپ کی نگاہ انتساب اس ضمون پر پڑی اور آپ نے اس پر  
"تصریح" کے پیمانے اکتوبر ۱۹۵۶ء کے طلوع اسلام میں ایک  
طنزیہ اور استہرانیہ ضمون شائع کر دیا۔ اور اس فوڈن  
میں آپنے تشریعی اور غیر تشریعی بیوت، ظلی بیوت کی  
حقیقت، محدثین مصلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع سے بھی بننے  
کا امتیاز، قرآن مجید کی باطنی حقاً دلت، قرآن مجید میں  
سیمیح مسعود کے آنے کے وعده کا ذکر کے متعلق پانچ  
استفسارات فرمائے۔ مدیر تحریر کا خیال تھا کہ جناب  
پروردھی صاحب دیہ عادجہ پاکستان ہنریکی وجہ سے  
مدیم القرصت بھی ہیں اور حالات کے ماتحت وہ اسوقت  
طلوع اسلام ایسے رسالہ کے جواب کی طرف التفات کرنا  
پسند بھی نہ کریں گے تجھے یہ ہو گا کہ طلوع اسلام صندورا  
پنیے گا کہ دیکھو ہمارے استفسارات کا کوئی جواب نہیں ہے۔  
مدیر طلوع اسلام کی اس نیت کو بھاپ کر ہم نے ان کے

”ایڈیٹر صاحب طلوع اسلام کو ہماری  
پیش کردہ آیات قرآنیہ اور ان سے اخذ کر دہ  
استنباط و استدلال پر اگر کوئی اعتراض ہو  
تو وہ پیش فرمادیں۔ ہم اللہ تعالیٰ کے نفضل  
سے ان کا جواب دینے کے لئے تیار ہیں۔“  
(القرآن اپریل ۱۹۷۴ء)

اس کے جواب میں ایڈیٹر صاحب طلوع اسلام کی درافتانی  
ملاحظہ فرمائیں۔ ہمارے مقابلے پر لے ایک سال بعد (القرآن  
کا قرآن نمبر دسمبر ۱۹۷۴ء) میں شائع ہوا تھا) تحریر فرماتے ہیں۔  
”وَاكِنْ خَطْوَةً اُبَيْسَةً مَوْصُولِيْ بُوْلَيْ ہِیْنَ  
جِنْ ہِیْنَ کَبَّا گَيْا ہِیْ کَرَ اَحْمَدَيْوَنَ کَرَ رَسَالَةَ الْقَرْآنَ  
لَنَّ کَبَّا ہِیْ کَرَ طلوع اسلام نے جن سوالات کا  
جواب پروردھری مخدود طفر اللہ خان سے ملکا تھا  
ان کا جواب ہم نے دیا ہے اور اس کے بعد  
طلوع اسلام خاموش ہے۔ القرآن سے  
کوئی پوچھئے کہ انہیں مخاطب کس نے کیا تھا جو  
وہ جواب دینے کے لئے آگئے بڑھا رہے تھے۔  
باتیوں پر تھی کہ طلوع اسلام نے ملکا تھا کہ  
عام طور پر لوگ کہتے ہیں اگر زائیت ایسا ہی  
پوچھ دیتے ہے تو پروردھری مخدود طفر اللہ خان  
صاحب جیسا قابل آدمی اس کا متبع کیوں ہے؟  
اس کے جواب میں ہم نے ملکا تھا کہ پروردھری  
صاحب کی عام قابلیت جو ہے سو بوجہاتک

سلہ (القرآن اپریل کو باقاعدہ بھیجا جا رہا ہے۔ آیات قرآنی و حکایاتی میں بیخط شائع کر کے پھر میر طلوع اسلام کو جواب کی طرف توجیہ دلائی۔ مگر صدایہ نہ خواستہ والا معاملہ ثابت ہوا۔ اس پر ہم نے ماں اپریل کے رسالہ میں ”صاحب میر طلوع اسلام کو ایسی کے نام“ کے عنوان سے ایک کھلا مکتوب شکن کیا جسکے اندری الفاظ یہ تھے کہ۔

”اُ، قرآنی سند ہے یا نہیں؟ جب وہ سند کیش ہو گئی اور  
میر طلوع اسلام کو اس کا کوئی جواب نہ سوچھا تو یہ بہا  
بنالیا کہ یہ جوابات تو پروردھری طفر اللہ خان کے قلم سے  
لکھے ہوئے ہیں۔ وہ ہمیں ملکہ دیں کہ یہ جواب اہنگی کی طرف  
سے بچھا جائے تب ہم غور کریں گے۔ ہر عقلمند ہر جان ہے کہ  
وہ منکریں حدیث جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث  
کو ماننے کی عایمت نہیں صحیح اور حضور مسیح کو نہ (فداء  
ابی و امی) صلی اللہ علیہ وسلم تک سے بے نیازی ظاہر کرتے  
ہیں وہ یہ بہانہ بنا رہے ہیں کہ یہ قرآنی جوابات پر تو  
پروردھری طفر اللہ خان صاحب نے نہیں لکھے اس لئے  
ہم ان کی طرف توجیہ نہیں کرتے۔

ہم نے میر طلوع اسلام پر مزید اعتماد محبت کے لئے  
ان کا یہ جواب بخوبی پروردھری طفر اللہ خان صاحب کو  
پذیر ہے خط بخواہ دیا۔ جس کے جواب میں پروردھری صاحب  
موصوف نے ذیل کا پیدا مفرغ گرامی نامہ اسال فرمایا۔  
”مکرمی جناب مولانا! السلام علیکم و رحمة اللہ و برکاتہ  
آپ کا والا نامہ ملا۔ جناب کم اللہ طلوع اسلام  
کی غرض میرے ساتھ ذاتی بحث پھریٹنا ہے  
میرے لئے مناسب نہیں کہ میں اس بحث میں  
پہنچوں۔ اگر ان کی نیت محسن جواب مسلوم  
کرنے ہوئی تو وہ القرآن کی طرف توجیہ کرتے۔  
خاکسار

### ظفر اللہ خان

ہم نے (القرآن اپریل ۱۹۷۴ء) میں بیخط شائع کر کے  
پھر میر طلوع اسلام کو جواب کی طرف توجیہ دلائی۔ مگر  
صدایہ نہ خواستہ والا معاملہ ثابت ہوا۔ اس پر ہم نے ماں  
اپریل کے رسالہ میں ”صاحب میر طلوع اسلام کو ایسی  
کے نام“ کے عنوان سے ایک کھلا مکتوب شکن کیا جسکے  
اندری الفاظ یہ تھے کہ۔

لگ سکتا ہے جو مر عیک ملتی ہیں اور ہم اپنے ذاتی تحریر کی بنا پر ہوئے ہیں کہ اگر کسی صاحبِ حق سلیم کو سخت ترین عزادی بخواہ تو اسی سے کہیے کہ اسے مرزا صاحب کی کتاب ہیں پڑھنی ہوئی۔ آپ دیکھیں گے کہ وہ ہفتہ پھر کے بعد چھٹو اٹھے گا کہ مجھے قید ہونا منتظر ہے لیکن یہ قہی نعذاب نہیں رداشت کیا جا سکتا۔ حقیقت یہ ہے کہ مرزا ایت قبول ہی وہی کو سکتا ہے جس کے پاس نہ علم ہوئے ذوقِ سلیم۔  
(طلوعِ اسلام دسمبر ۱۹۷۴ء)

یہم نے طلوعِ اسلام کے مفروضہ مشکل ایڈیٹر صاحب کا پروپری افتاب اس سلسلے درج کیا ہے تابعِ انصاف پرست اصحابِ اندازہ کر لیں کہ ان کے جواب کا انداز کیا ہے۔ سوال تو اتنا ہے کہ آپ نے پارچے استفسار کیا تھے ہم نے قرآن مجید کی آیات سے ان کے جواب دیتے ہیں۔ آپ اگر جوابِ الجواب کی طاقت رکھتے ہیں تو میدان میں آجایتے اور اگر ایسی طاقت نہیں تو کم اذکم مشریقانہ خاموشی اختیار فرمائیں۔ اس کی کیا ضرورت ہے کہ آپ پر اپنے مکذبین کے نقش قدم پر چل کر اسی طرح استہزا اور فخر اور طنز اختیار کریں۔ لوگ کہتے تھے کہ وہ کون تھے جنہوں نے حضرت ہود علیہ السلام کو را نا لکر ایک فی سفراہت کہا تھا؟ پھر وہ کون تھے جنہوں نے کہا تھا کہ نورِ کعبت میں تو وہ جماشیل ہوتا ہے جسے نہ علم ہے اور نہ ذوقِ سلیم وہ کہتے تھے وہما تراویث اشیعات اللہ الدین ہمدا ادرا خلنا فی ادی الرأی ای و مَا فَوْیِ الْكُوْد سے پیش طیکر دل میں خدا کا خوف اور دماغ میں اور اک ہو۔ سلہ اسی قسم کے ذاتی تحریر والے پہلے بیرون کو بھی کہتے ہیں ہی مَا نَفْسَهُ كَثِيرًا مَمَّا تَقُولُ (ہود: ۹۱) فرعون نے بھی رانہم لَنَا لَعَنَّا يُظْهُونَ کہہ کر اسی ذہنی عذاب کا ذکر کیا تھا جو

قرآن کا تعلق ہے ان کا علم ابیا ہی کہے جیسا خود مرزا صاحب کا تھا۔ اس کے بعد ہم نے بھا تھا کہ پودھری صاحب نے اپنی کتاب میں اپنے جو عقائد اتنا سئے ہیں وہ ان کی تائید میں قرآنی دلائل پیش کریں۔ خود حصہ اس نے آج کم ایسا نہیں کیا۔ نہ بھا اہمیوں نے یہ کہا کہ فلاں صاحب نے جو کچھ بھا ہے اسے میری طرف سے سمجھا جاتے۔ لہذا اطہر علیہ اسلام کے لئے اس باب میں مزید کچھ بھتھنے کا سطلہ ہی پیدا نہیں ہوتا۔ میرزا نیوں کے ساتھ بیکار صبا جست میں وہی ابھر سکتا ہے جس کے پاس بیکار وقت اور قالتو عقل ہوتا۔ میرزا نے بیکار صبا جست میں کیا کیا کی میں میرزا نے قرآن ہونہ علم اُن سے بات کیا کی جائے۔ حقیقت یہ ہے کہ کوئی قوم علی میں سطح میں اس شخص سے اسکے بڑھ ہی نہیں سکتی ہے وہ اپنا امام اور جس کے علم کو وہ خدا نی اور علم مانسی پر لہذا کوئی میرزا نی علم و عقل میں میرزا صاحب سے اسکے بڑھنے کا تصویر تکمیلی نہیں کر سکتا اور میرزا صاحب کی جس قدر علی قابلیت نہیں اس کا اندازہ ان کی کتابوں سے

سلہ یہ اندازہ بیانِ حضن دلائل اور کیلئے اختیار کیا جا رہا ہے۔ کیا شرفا مکا اندازِ خطاب بھی ہوتا ہے؟ ملکہ کیا ہمارے جوابی قرآنی مقالہ پر ”تصیر“ کا بھی سوال پیدا نہیں ہوتا؟ تھے غفران خفراللہ میرزا نے ”تصیر“ سے الجھٹے کے لئے آپ کے پاس ”بیکار وقت اور قالتو عقل“ کیسے آ جائیں؟ سے ساری اجاتہ داری تو مذکورین صدیقیت کے پاس ہے بھلا اور کسے قرآن یا علم اس لئے ہے؟ شہزاد کوئی قوم کے لحیہ میں چکڑا لویوں کا کیا مقام ہے؟ بے امام ہونے کے باعث ہی وہ سرورِ کوئین صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی علم و عقل میں اسکے بڑھنے کا ادعا کرتے رہتے ہیں۔

انہا تی مقصود یا نئے ہوئے ہیں لیکن اگر فی الواقع خلوص قلب سے اسلام کی نمائندگی کے لئے کھڑے ہو جائیں تو سارا ہندوستان پاکستان بن سکتا ہے۔ (تقریب صراحت معاشر ۲۵ راپیلی شکم)

جناب مولیٰ مودودی صاحب نے تحریر فرمایا ہے کہ:-

”بعض لوگ یہ خیال خاپر کرتے ہیں کہ ایک دفعہ غیر اسلامی طرز کا ہی ہی مسلمانوں کا قومی اشیٹ تو قائم ہو جائے۔ پھر فتح دفنه تعلیم و تربیت اور اخلاقی اصلاح کے ذریعے سے اس کو اسلامی اشیٹ میں تبدیل کیا جا سکتا ہے۔ لگنے میں سے تاریخ اسیاسیات اور اجتماعیات کا یوں تصور ابہت مطابع کیا ہے اس کی بناء پر میں اس کو قائمکن سمجھتا ہوں۔ اور اگر یہ منصوبہ کامیاب ہو جائے تو میں اسے ایک معجزہ نجھوں لگا۔“ (سیاسی ٹکش حصہ ۱۴۶ ص ۱۴۹)

مسلمانوں کی تحریک پاکستان کے مقابلہ پر مودودی صاحب اسلامی نظام کو قائم کرنے کے لئے بھوت لین اختریاد کرنے کے حامی تھے وہ ان کے الفاظ میں یہ تھا:-

”اگر آپ فی الواقع نظام اسلامی کے قیام کے خواہاں ہیں تو یہے اپنے آپکا اور اپنے لوگوں کے دلوں کو بدیلیت۔ وہ دل ان جھوں کو بدیلیں گے جن میں وہ دھڑک رہے ہوں گے۔ پھر وہ اجسام پنچ گھروں اور قاند انوں اور بستیوں اور شہروں کو بدلیں گے جن میں وہ رہتے ہوں گے۔ ان کی نسیریں ان کی صورتیں، ان کے معاملات، تعلقات، سیاست، تجارت، معاشرت اور تمدن، ہر شے یہ لئی جائے گی تا انکہ ایک

علیحداً ہیں فصلیٰ بلٰ نظہن کو کہا دیں (ہود: ۲۲) ایسے سالین کی تسلی کے لئے ہم ہیں کہ ایسے لوگ آج بھی موجود ہیں جو عربی میں نہ سمجھ دیں یعنی پیغمبر موسیٰ دہرا ہیں۔ بہانہ تکہ ہمارے مضمون کا تعلق ہے وہ آج بھی لا جو باہمے اور ہمیں یقین ہے کہ آئندہ بھی مدیر طور پر اسلام کو اسکے عجائب کی جرأت نہ ہوگی مگر انہوں نے کبھی مسجد ای اس طرف کا رخ کیا تو انشا مالک قرآنی حقائق و ملال کی دلخشدگی اور بھی نمایاں ہو گی۔ ہم منصف مزاج اور رضا اور احباب سے اپسیل کرتے ہیں کہ وہ از خود قرآنی آیات پر غور کریں اللہ تعالیٰ توفیق عطا فرمائے آئیں ۴

## (۲) مجلس نورساز اور اسلامی جماعت

مولانا مودودی صاحب کی ”اسلامی جماعت“ کا بھی عجیب حال ہے۔ پاکستان بننے سے پہلے تحریک پاکستان کو غیر اسلامی تحریک کہتے تھے اور اس کے معرض وجود میں اپنے کو حمال بتلاتے تھے اور کسی تیمت پر تحریک پاکستان سے تعاون کرنے کے روابط اور زندگی جب مسلم لیک کے ساتھ تعاون کے لئے ان کے بعض سالخیوں نے انہیں کہا تو انہوں نے جواب دیا کہ:-

”جب آپ ایک تحریک کو غیر اسلامی بنا دے ہے ہیں تو پھر کس نہ سے ایک مسلمان سے یہ مطالبہ کرتے ہیں کہ اس کا ساتھ دیا جائے؟ جن مسائل اور مصائب کا اس قدر دنار دیا جادہا ہے یہ مسائل اور مصائب صرف سے پیدا ہی نہ ہوتے اگر مسلمان اسلام کے فی الواقع سچے نمائندے ہوتے۔ اور اگر مسلمان ای بھی سچے مسلمان بن جائیں تو اکچ سماں کے لئے ختم ہو جائیں گے۔ یہ لوگ ہندوستان کے ذریسے کوئی میں پاکستان بنانے کو اپنا

قبول کیا ہے نہ باطل کو باطل حیان کر اسے ترک کیا ہے۔ ان کی کثرت رائے کے ہاتھ میں باگیں دے کر اگر کوئی شخص یہ امید رکھتا ہے کہ گاڑی اسلام کے راستے پر چلے گی تو اس کی خوشی ہی قابلِ داد ہے۔ (سیاستی تکشیح حصہ سوم) مسلمانوں کی اکثریت سے باگیں چھپتے کے لئے آپ نے مختلف طریقے اختیار کئے اور چاہا کہ کسی طرح دستور ساز مجلس میں گھس جائیں مگر آپ کو کامیابی نہ ہوئی۔ مودودی جماعت میں شامل ہونے کے قواعد میں سے ایک قاعدہ یہ ہے کہ:-

”اگر وہ کسی مجلس قانون ساز کا رکن ہو تو اس سے قواعد مستعفی ہو جائے کیونکہ قانون سازی صرف خدا کا منصب ہے۔ اور انسان کا قانون ساز بنا خدا فی کے دخوی کو متفضن ہے۔

گویا مودودی صاحب اور ان کے ساتھیوں نے اپنے مسلک کے خلاف عمل کر کے خدا فی کا دخوی دار بنا جایا مگر انہیں کامیابی نہ ہوئی۔

اس پر اس ”خالص مذہبی جماعت“ نے اسلامی دستور کے مطابق کے نام سے ملک میں ایک طوفان پیدا کر دیا۔ مجلس آئین سات نے جو قانون بنایا اس سے ملک کی اکثریت نہ کر دیا اور نہ اور پہتر قانون کا مطابق کیا مجلس آئین ساز کے تفاقل اور ذائقی خوشیوں کے باعث ملک کا آئین مرتب نہ ہو سکا اور ہر طرف سے آوازی بلند ہوئیں کہ جب آئین د مجلس اپنی نا اہلیت ثابت کر چکی ہے تو گورنمنٹ اسے توڑ کر نہیں مجلس کے ذریعہ ملک کا اسلامی مذہبی آئین کوی مدقن نہیں کروالیتے۔ ان آوازوں میں مودودی جماعت کی آوازیں بھی تھیں۔ مودودی صاحب کے رسائل تہذیب القرآن

ایسی سوسائٹی اور جماعت بن جائیں گے کہ ان کے اندر کسی دوسرے نظر پر ذندگی کا عمل نہ ہے۔ چنان ناممکن ہو جائے گا اور وہ نظام اسلامی وجود میں آئے گا جس کی ہر چیز اسلامی اور ہر جو سرتاپ اسلام ہو گا۔ اسلامی نظام ہمیشہ اسی طریقے پر قائم ہوتا ہے اور آئندہ بھی قائم ہو گا اسی طرح ہو گا۔ جو لوگ اس کے سوا کسی دوسرے طریقے کو بھی اسلامی نظام کے قیام کا ذریعہ سمجھتے ہیں وہ سخت دھوکے میں ہیں اور ہم کو شکر کر رہے ہیں کہ ان کے اس دھوکے کو جلد از جلد دُور کریں۔“ (روداد جماعت اسلامی حصہ سوم ص ۱۵۲-۱۵۳)

مولانا مودودی صاحب مسلمانوں پر لے دھوکہ کو جلد از جلد دُور کرنا چاہتے تھے مگر مشیتِ ایزدی نے پاکستان قائم کر دیا۔ پھر کیا تھا مولانا اور ان کے رفقاء بھٹ پاکستان آگئے اور ایک دوسرے رنگیں مسلمانوں کو ”دھوکہ کے“ نکالنے لگے۔ آپ نے کہا کہ یہ مسلمان تو محض نام کے مسلمان ہیں ان کی کثرت کے ہاتھ میں باگیں نہ دی جائیں۔ بلکہ مودودی صاحب اور ان کے ساتھیوں کو زمام مسلطت دی جائے۔ وہ لکھتے ہیں:-

”یہ ایسو و عظیم جس کو مسلمان قوم کہا جاتا ہے اس کا حال یہ ہے کہ اس کے ۹۹۹ فی ہزار افراد نہ اسلام کا علم رکھتے ہیں نہ حق و طیل کی تیزی سے آشنا ہیں نہ ان کا اقلابی نقطہ نظر اور ذہنی روایتی اسلام کے مطابق تبدیل ہوئا ہے۔ پاپ سے بیٹے اور بیٹے سے پوتے کو بن مسلمان کا نام لتا چلا اور یا ہے اس لئے یہ مسلمان ہیں۔ نہ انہوں نے حق کو حقیقی جان کر

یہ ہے کہ مودودی جماعت کا یہ طریق کا رہی اسلامی ہے یا نہیں کہ ایک بھی آئین اسلامی بھی ہے اور غیر اسلامی بھی؟ دوسرے امر قابل توجہ ہے کہ فوائے وقت کے مندرجہ بالا حوالہ میں "مخلص طاقت" سے مراد کوئی قلت ہے کی اسی کثرت کی طاقت جن کے ہاتھ میں بالیں نہیں دی جاسکتیں یا اس سے اشارہ خود اپنی پارٹی کی طرف ہے؟ **وَمَا عَلِمْتُنَا إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُسْلِمِينَ** ۷

### (۳) وفات مسیح اور قرآن مجید

طلوع اسلام میں لکھا ہے کہ:-

"پشادر سے ایک صاحب نکھتے ہیں کہ مرزا ایں صحرات پر کھتے ہیں کہ کیا مرزا صاحب کی تجہیت کی یہ دلیل نہیں کہ انہوں نے وفات مسیح بھیں ایم سسلہ کو اس طرح داشتگاں کیا جس میں مسلمان اتنی بڑی غلط فہمی میں بدلاتھے؟"

اس کے جواب میں مدیر طلوع اسلام نکھتے ہیں:-  
"سوال یہ ہے کہ کیا وفات مسیح کے متعلق کوچھ مرزا صاحب نے بتایا ہے وہ قرآن میں تھا یا نہیں؟ اگر وہ قرآن میں نہیں تھا تو اسکے یہ معنے ہیں کہ قرآن ناقص تھا اور مرزا صاحب کی نبوت نے اس ناقص کو پورا کیا ہے۔ اسکے بعد ان سے پوچھئے کہ وہ قرآن کو کس طرح مکمل ہانتے ہیں اور اگر انہوں نے یہ کہ قرآن ہی سے ثابت کیا ہے تو پھر اس میں نبوت کا سوال کیا سے پیدا ہوگی؟"

مدیر صاحب سوچ جلتے ہیں کہ جماعت احمدیہ حضرت یا نی سسلہ احمدیہ علیہ السلام کی تائید کے مطابق قرآن مجید کو مکمل اور جامع شریعت یقین کرتی ہے اسے اسی چاہئیتے تھا کہ اگر مگر لکھائے بغیر صفت طور پر اخراج کرتے

اکتوبر ۱۹۵۷ء میں بھی ایڈیٹر صاحب نے لکھا ہے:-  
"ملک کے سات برس ایک غیر اسلامی دستور کے ماتحت گزرنگے ہیں اور اس دوستی میں ایک اسلامی دستور کی تدوین سے گزرنے کی ہر تدبیر کا ماذلی بھی ہے اور اس کام کی تحریک کو معرفتِ التواہ میں ڈالنے کے لئے پرادری سے ادنی اعزز و رحیل سے پورا فارما دھا یا کیا ہے؟"

(تہجیان القرآن اکتوبر ۱۹۵۷ء ص ۳)

اب چاہیے تو یہ تھا کہ جب گورنمنٹر جنرل نے مجلس آئین ساز کو تولیڈیا تو یہ لوگ بھی ملک سے باقی ہی خواہوں کی طرح اٹھیاں کا ساتھ لیتے اور اس غیر اسلامی آئین سے خلاد پر مسیت حسوس کرتے مگر مذہب ایک کہ مودود دھمکی پارٹی نے شور چاہ دیا کہ مجلس آئین ساز کو تولیڈ نامناسب نہ تھا۔ یہ ٹھہلم ہوا ہے۔ اب انہوں نے کہنا شروع کر دیا کہ:-

"محوزہ آئین کی تیزیت خدا لیا ہے ایکیت اسلام کے بنیادی تفاصیل اور اسلامی شریعت کو بطور معیار اپنے اندر جذب کر لئے کی وجہ سے ایسی ہے جس کے تحت کوئی مخلص طاقت مکمل اسلام نافذ کر سکتی ہے"

(لاہور میں جماعت اسلامی کے جلسہ میں مولانا قیم صدیقی کی تقریب۔ نوآئے وقت ۲۰ اکتوبر ۱۹۵۷ء)  
اسباب دموجیات خواہ پچھہ ہوں۔ بعض عنصر سے مودودی ماحبہان کا سیاسی گھنٹہ بولڈ اس کا موجب ہو یا ان لوگوں کی ملک میں انتشار پسندی اس کا یاد ہوت ہو ہر حال یہ طاہر ہے کہ جس محوزہ آئین کو یہ لوگ سات سال تک غیر اسلامی کہتے رہے اور اختنک اسے غیر اسلامی بتلاتے رہے کوئی نہ جنرل کے دلیرانہ اقدام کے بعد انہوں نے اسے اسلامی یا نیم اسلامی کہنا شروع کر دیا۔ قابل غور بات

شُمَّ أَقَيْنَا مُوْسَى الْكِتَبَ شَمَّا مَّا عَلَى  
الَّذِي أَحْسَنَ وَتَقْصِيْلًا لِّكُلِّ شَيْءٍ  
وَهُدًى وَرَحْمَةً لَّعَلَّهُمْ يَلْفَكُو  
نَّفْهُمْ بِمُؤْمِنُوْنَ (الانعام: ۱۵۳)

کہ ہم نے موسیٰ کو بہترین یاتوں پر مکمل مکمل کتاب دی۔ اس میں (بینی اسرائیل کے لحاظ سے پوری تفصیل ہتھی۔ وہ ہدایت اور رحمت ہتھی تاکہ بینی اسرائیل اپنے رب کی ملاقات پر ایمان لا لیں۔)

ان آیات پر خور کرنے والے جانتے ہیں کہ تورات بینی اسرائیل کے لئے مکمل تشریعت ہتھی۔ مگر بینی یہودیوں کو تورات سمجھانے کے لئے اللہ تعالیٰ انسن پے درپے نبی ارسال فرمائے بھض نبی کا ہنا کتاب کے مکمل ہونے کے مناسنی نہیں بلکہ صاحب تشریعت بجدیدہ نبی کام پہلی کتاب کے مکمل ہونے پر دلیل ہوتا ہے۔ غیر تشریع ہجی نبی کا آنا تو ہب بات پر دلالت کرتا ہے کہ کتاب توفی ذات مکمل ہے مگر اس پر جمل کرنے والوں اور اسے ماننے والوں میں نقص ہے۔ اس نقص کے ازالہ کیلئے اور مکمل کتاب کے حقائق کو واضح کرنے کیلئے غیر تشریعی نبی آتے ہیں۔

اس تصریح کی دو شیئیں خدا اس حقیقت پر خود فرمائیں کہ قرآن مجید میں وفات میسح کا مسئلہ مذکور ہے تیس آیات میں مذکور ہے اور یقیدہ فی ذاتہا اس وقت عیا نیت پر غلیبہ اسلام کا بہت بڑا ذریعہ ہے مگر کہ وہ لوں مسلمان صدیوں سے وفات میسح کے بجائے حیات میسح کے قائل چلے آتے ہیں اور جب حضرت میرا غلام حمد علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ سے ملک یا کہ قرآن مجید کے مذکور سے حضرت میسح علیہ السلام کی وفات کا اعلان کیا تو تمام مسلمان کہلانے والوں نے آپ کو کافر قرار دیا اور آج جبکہ دنیا اس عقیدہ کو محنت کی برکت سے مانچکی ہے منکریں حدیث کماز مسلمان یا کہہ دیا

کہ قرآن مجید میں سے حضرت میسح موعود علیہ السلام کا وفات میسح ثابت کرتا آپ کا کمال بنتا دریہ اس بات پر محکم دلیل ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ کو فہم قرآن عطا فرمایا گیا ہے۔ یقیناً ناہر ہے کہ میں طرح زین میں سے سونے کی کان کے انکشاف کرنے والے کی فضیلت کا انکا اسلئے جائز ہیں کہ جی سونے کی کان پہلے سے ہی زین میں موجود ہتھی۔ اسی طرح قرآن مجید کو کامل ماننے کے باوجود قرآن مجید سے ہی اس حقیقت کے انکشاف کرنیوالے کی فضیلت کا کیونکر انکار کیا جا سکتا ہے جو حقیقت قرآن مجید میں تو موجود ہے مگر صدیوں سے کہ وہ لوں انسالوں کی نظر وہ ادھبی ہتھی۔ قرآن مجید سے محبت کرنے والا انسان تو ایسے شخص پر قربان ہو جائے گا جس نے صد ہا سالوں کے بعد قرآنی صداقت کو واضح کر کے اسلام کو عصایت پر فاصلہ کر دکھایا۔ مگر تعجب ہے کہ مدیر طلحہ علیہ اسلام کو اس میں کچھ نظر نکل نہیں آتا۔

باتی رہایہ سوال کہ اس طرح تو ماننا پڑیا کہ قرآن سمجھائے کے لئے نبی کی ضرورت پڑے گی۔ بے شک یہ امر ان لوگوں کے لئے سیو تیس قرآن کریم کے لئے سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کے کلام یا کوئی کوئی کو ادا کرنے کے لئے ہوں بہت ناگوار ہے مگر قرآن مجید پر تدبیر کرنے والے جانتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے تورات کے متعلق فرمایا ہے۔

إِنَّا أَنْزَلْنَا الْمُؤْمِنَةَ فِيهَا هُدًى وَ  
نُورٌ وَّيَحْكُمُ بِهَا التَّيَمُّوْنُ الَّذِيْنَ أَسْكَنُوا  
اللَّذِيْنَ هَادُوا (المائدہ: ۶۳)

کہم نے تورات کو ہدایت اور نور پر مشتمل نازل کیا۔ یعنی اسے داصلہ نبی جو تورات کے شایع تھے وہ یہودیوں کو تورات سمجھانے تھے اور اس کے ذریعہ سے فیصلہ کرنے تھے پھر تورات دہ کتاب ہے جس کے متعلق اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:-

اُمّت پر یہ بہوت بڑا حملہ ہے۔

اس سے ظاہر ہے کہ ختم نبوت کا غلط مفہوم کے کریں لوگ نہ ہر ف آخرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بلند شان اور آپ کے اعلیٰ مرتبہ کا انکار کرتے ہیں بلکہ تمام اُمّت کے اولیاء و ایساہ کو بھی غلط کام تھہرا تے ہیں۔ گویا اُمّت محمدیہ کے لئے اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کے وہ درخواز بھی پند ہو گئے جو بنی اسرائیل کی عورتوں پر بھی کھنے لئے۔ اُمّت موسوی میں تو عورتوں کو الہام ہو سکتا تھا مگر اُمّت محمدیہ میں کسی نیک سے نیک ولی کو بھی الہام نہیں ہو سکتا کیونکہ اس سے پر ویز صاحب نکے تزدیک نعمت نبوت کی ہر طرفی ہے۔ فاعتبر دایا اولیٰ الاصدار

(۵) در و منند دول کی تمنا!

لندن ٹائمز کم نویسنے لگا ہے میں بخیری آرہی ہی کو مقرر کریں کہ اولیاء اُمّت پاک ان ہوئے ہوئے اندرونیشیاں معتقد مسلم نک شدید صیتوں اور بی پیشوں میں بستا ہیں اور بعض مکمل ہی پڑائی ہوئے واقعات تو ایک ہی سانچے میں ڈھنلہ ہوئے معلوم ہوئیں۔ اس اقتیام کو فتح کرتے ہوئے مولانا عبدالماجد صاحب دریا بادی سرست بھردا زمین لکھتھیں: ”اصلاح و تجدید دین کی تحریکیں بڑے و شدید سے مخلص پر جوش ہاتھوں کے لختی ہیں اور دیر نہیں ہونے پائیں کہ اپنے ہی کی رجیشوں اور مخالفتوں کے مذکور ہیں جگہوں کے خیرات وی پاش پاش ہو جاتی ہیں۔ عوب ہو یا ہستہ، برصہ ہو یا پاک ان ہر ملک میں تقریباً بھی ایام ہر سالی تحریک کا ہوتا چلا آیا ہے پہاڑ کی بعض وقت تو بڑے پڑے پڑے پڑے ایک دل کو بھی کچھ ویسی ہی ہو جاتی ہی اور اول یہ سوال کرنے پر جو ہو جاتا ہے کہ اب تک خاروقی کی جامیت یعنی جوش کے ماتھے ہو شیئی اور جذبہ دینی کے ساتھ مذکور کیا کبھی دیکھئے ہیں ایسی ۹۰ اُمّت کی کشتی کی قدمت میں اب ہمیشہ کیلئے یوں ہی جھکلے کھا رہنا اور طوفان کے پھر طریقے سے رہنا ہے؟“ (صدقہ جدید یہ مخفوٰ اولیاء +

ہے کہ اس میں حضرت مرتضیٰ صاحب کا کیا کمال ہے۔ کیا اخفاو حق کی اس نسبتے بڑھ کر کوئی مثال مل سکتا ہے؟

### (۶) اولیاء اُمّت پر منکریں حدیث کا حملہ

چودہ سو برس سے اُمّت مسلمہ میں ہزارہا اولیاء صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی تحریر و تقریب میں اس کا اعلان کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہم سے مکالمہ و مخاطبہ فرماتا ہے۔ ان بزرگان اُمّت کو مد نظر رکھتے ہوئے طلوّعِ اسلام کے پر ویز صاحب لکھتے ہیں: -

”رسول اللہ کے بعد کشتہ والہام کے عقیدہ نے ختم نبوت کی ہر کوئی بھی تحریر ویا وہی اور الہام میں ہر ف لفظی فرق ہے ورنہ اصل کے اعتبار سے دونوں ایک ہیں۔ دونوں کی عمارت اس بنیاد پر اٹھتی ہے کہ انسان کے پاس عقل کے علاوہ ایک اور ذریعہ علم بھی ہے جس سے وہ خدا سے براہ در است معلومات حاصل کر سکتا ہے۔ اس طرفی سے حاصل کردہ معلومات کو قرآن کی رو سے دھی کہا جاتا ہے اور تصور کی زبان میں الہام۔ لہذا ظاہر ہے کہ اگر رسول اللہ کے بعد الہام کا امکان جا رہی ہے تو ختم نبوت کی کوئی حقیقت ہی نہیں۔“

(طلوّعِ اسلام دستور ۱۵ نمبر ۲۳)

گویا منکریں حدیث کے تزدیک اُمّت کے تمام صلیوار اور اولیاء جنہوں نے الہام کا دعویٰ فرمایا اور جن سے اللہ تعالیٰ نے مکالمہ کیا وہ سب معاذ اللہ بھوٹ نہیں اور ختم نبوت کی ہر کو توڑنے والے نہیں۔ اولیاء

# احادیث کی صحیت کی امور پر الال

## منکر احادیث کے وہام کا زال

(اذ بخاب مولوی نور شید احمد صاحب شاد پر غیر عامعہ نصرت)

سوائے مدحی تقصیب اور بیٹھ دھرمی کے اور گوئی شے لوک ہو سکتی ہے۔

احادیث النبی صلی اللہ علیہ وسلم کو محدثین نے انتہائی بیان پڑھاں کے بعد لوگوں کے سامنے پیش کیا ہے اور ان میں سے صرف وہی احادیث پیش کی ہیں جن کا سلسلہ اسناد اسخیرت صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچتا ہے اور پھر ان روایات کو بیان ہوئی ہیں کہ عادل ہونا، متین اور ثقہ ہونا خاطر پر و بابر ہے۔ انہوں نے ثقہ روایہ کو الگ بیان کر کے ان کی وجوہ شفاقت اور ضعیف روایہ کو الگ بیان کر کے ان کی وجوہ ضعف بتا دی۔ اسی طرح احادیث صحیح اور احادیث ضعیف کو علیہ مراقبہ تفصیل دار بیان کیا ہے۔ پھر بیو احادیث ان کے پاس پیغام وہ تعداد ہیں لاکھوں یقین اگر وہ چاہتے تو طب دیاں کہ دفاتر جمع کر دیتے لیکن انہوں نے پوچھی احتیاط اور جہاں میں کے بعد حرف اینہیں احادیث کو قبول کیا جو ان کے علی معیار پر پُعدی اتریں اور باقی کو رد کر دیا جانے پر حضرت امام احمد بن حنبل رحمہ کو اکٹھ لائے احادیث یاد ہیں لیکن سنداحمد بن حنبل میں صرف تیس ہزار احادیث مذکور ہیں۔ امام ابو داؤد کو پانچ لاکھ احادیث نیافی یا وہیں لیکن سنت اپنی داودیں انہوں نے صرف چھ ہزار احادیث درج

منکرین حدیث اور مستشرقین اعتراض کرتے ہیں کہ جس پھری کا وجود ایسا احاطہ تحریر ہیں آیا اور جسکی تالیف جو اسری صدی میں ہوئی اس کی صحت کا کس طرح یقین ہو منکرین حدیث یہ بھی کہتے ہیں کہ قرآن مجید جامع کتاب ہے اس سے جو علم حاصل ہوتا ہے وہ قطعی ہے اس کی موجودگی میں ہمیں کسی اور پھری کو مستشرع قرار دینے کی ضرورت نہیں۔ کیونکہ انتقالے نے قرآن مجید کے متعلق خود فرمادیا ہے تفصیلًا لکھل شیخ رپھر احادیث چون کاظمیات کا انبار میں اس لئے شرع میں قابل جمعت نہیں۔ ان معتبر میںں کا جواب ہم دو طرح سے دیں گے۔ (۱) الازمی و عقلي۔ (۲) محققی اور داعی۔

**الازمی و عقلي جواب** کے ساتھ مذہبی کتب، ہمیں روایات، تاریخی و اقیعات اور تمام اقوام کی سیاسی تدبیق اور علمی تاریخ ان کے سینکڑوں برس بعد جا کر مرتب ہوئی ہے۔ اگر مستشرقین اور منکرین حدیث ان روایات اور اقیعات کو بلاپون وچراکیم کرتے اور اپنی ضروریات و مشاغل ملکیتی میں ان سے سند لیتے ہیں حالانکہ ان کے ساتھ ایسے دلائل بھی موجود نہیں جو ان کی یقینی صحت پر دلalte کریں تو حادث جن کی صحت کے ہزاروں دلائل موجود ہیں کو قبول کرنے میں

يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَتِهِ وَرَيْزَ حَتَّىٰ هُمْ وَ  
يُعَلَّمُهُمُ الْحِكْمَةُ وَالْحِكْمَةُ  
وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لِفَيَضَلِّلُ  
مُؤْمِنِينَ ۝

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بعثت رسول کی چادر اعراض بیان فرمائی ہیں (۱) ملاؤت آیات (۲) تزکیہ نقوس (۳) تعلیم کتاب (۴) تعلیم حکمت۔

**اول**۔ ملاؤت آیات سے اگر صرف ظاہری تلاوت مراد لی جائے تو اگرچہ اہل زبان میں بول کر لے مقصود کوئی اہم معلوم نہیں ہوتا لیکن ہم کی اہمیت کا اندازہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دعائے ہوئی کتابت ہے جو اپنے تلاوت کی توسعے کے متعلق فرمائی۔ پہنچا ہے حضور نے سات حرودت تک تلاوت کرنی کی جواہر تلاوت کا اصل کرنی۔ اگر حضور نے مخدود تلاوت نہ سُسٹا فی ہوئی تو معلوم نہیں ہوں یہ بخصوص حجم کی تلاوت میں کس قدر تفاصل رہ جاتے۔

درود و سوہر، تعلیم و تزکیہ نقوس، یہ درست ہے کہ قرآن کریم کے اولین خطاب حربی تھے جو خود اہل زبان تھے مگر کسی کتاب کی مراد صحیح سکے لئے صرف اہل زبان ہونا ہی کافی نہیں ہوتا۔ بسا اوقات مصنف کی مراد محدود کی توسعی، اشتراک تراویق اور بیان وکنیات کے پروردیں ہیں پوچھیہ جاتی ہیں۔ بلکہ جتنی بلند بیانی کتب، ہم سب ترشیح کی محتاج ہیں اور پھر مرشد ایک الگ الگ مطلبیہ بیان کرتا ہے یا میقین کوئی نہیں کہہ سکتا کہ مصنف نے شاعر کی اصل مراد کیا ہے۔ یہی حال قرآن مجید کا ہے۔ حرب اس وقت اگر زبان افی کے افچ پہنچنے پورے لئے تو قرآن مجید یہی احیان سکے بلند ترین مرتب پر ماند ہوا ہے اور یہ احیانہ صرف المفاظ میں بلکہ

کی ہیں۔ اسی طرح حضرت امام بخاریؓ کو پھر سات لاکھ احادیث ازیر تھیں لیکن اپنے نے پہنچا کتاب صحیح البخاری میں صرف سارے ہے چارہ میزاد احادیث پیش درج فرمائی ہیں۔ محدثین نے جو احتیاط اخیر و ایات میں کی اس سے دیگر فہمی کتب اور روایات بالکل حاصل ہیں۔ جب دیگر مذاہب کی روایات بلا تحقیق قابل تسلیم ہیں تو احادیث یہ درجہ اولیٰ قابل تسلیم ہوئی جا سکیں۔

منکرین حدیث سے ہماری یہ لگتا رہتا ہے کہ قرآن مجید کی جامعیت حدیث کی جمیت کے خلاف ہیں۔ قرآن مجید کی جمیت کا یہ مفہوم تو کسی کے ذہن میں نہ ہو سکا کہ وہ قشریع و توریع کا محتاج نہیں۔ اس کی کسی ایستادی کوئی اجمالی کسی نعوم میں کوئی تقيید اور کسی مراد میں کوئی وضاحت طلب ابھم نہیں۔ ادکان و مشرائط اور اسیات و موانع کا تسامع تفصیلات اس میں مذکور ہیں۔ پر حکم کی لا متناہی بیانیں کا اس نے احاطہ کر لیا ہے۔ فرانفن و براجات ہم تجویز نہیں، سنن کی تمام حدود اس نے مقرر کر دی ہیں۔ حقیقت کی بحث و نظر کے لئے اس نے کوئی گوشہ بھی باقی نہیں چھوڑا۔ اگر قرآن مجید کی جامعیت کا یہی مفہوم ہے کہ قرآن کوئی ای امر کی وضاحت اس حد تک ہو چکی ہے تو رسول کی بعثت کا کیا فائدہ ہتا؟ قرآن مجید سے معلوم ہوتا ہے کہ ہدایت کے لئے رسول کی بعثت کے سوا کوئی حکایہ نہ ہتا اور رسول کے واسطے کے بغیر کتاب اللہ کا سمجھنا ناممکن ہے۔ کیونکہ جس شخص پر وہ کتاب نازل ہوئی اور جس کا برآمد راست تعلیم اللہ تعالیٰ سے ہے جو اللہ تعالیٰ کے کلام کا ہر زیر و عوام سمجھ سکتا ہے وہی اس کے تمام معانی صحیح لکھ جس کو کہہ کر دوسروں تک پہنچا سکتا ہے۔ پہنچا پہنچا اسی قرآن مجید میں فرماتا ہے:-

وَلَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُوْمِنِينَ  
إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ

ہونے کے قرآن کریم کے سمجھتے میں وقت پیش آئی۔  
(تفصیل کے لئے اعلام المتعین جلد ۴ ص ۲۳۴-۲۳۵  
ملاحظہ فرمائیں)۔

یہلی مثال دیکھ جو اسی میں ہے کہ جب آیت  
الَّذِيَ أَمْسَأْتَ أَنَّمُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِنَّمَا هُمْ  
يَعْلَمُوا وَالثَّالِثُ اللَّهُمَّ الْأَمْنُ وَهُمْ  
مُهْتَدُونَ فَرَأَتِ النَّازِلَ هُوَنِيْ تو صَحَابَتِيْ عَوْنَى کی  
أَيْتَنَا لَمْ يَأْتِ لِمَ فَيَأْرِسُولُ اللَّهُ ؟ تو  
صَنْوَرُ لَنِيْ فَرَمَا يَا کِرْبَلَا تو ظلم سے مرا و شرک ہے  
لِقَوْلِهِ تَعَالَى لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ لَظُلْمٌ كَيْظُلْمٌ  
دوسری مثال ہے روزہ کے احکام میں یہ  
آیت نازل ہوئی حتیٰ تَبَيَّنَ لَكُمُ الْخِيَطُ  
الْأَبْيَضُ مِنَ الْخِيَطِ الْأَسْوَدِ مِنَ  
الْفَجْرِ تو موسیٰ بن قاسم نے سفید اور سیاہ  
دھانگے کی اپس میں تمیز سمجھی پھر حضور نے  
فرمایا کہ اس سے مرا و فڑھے۔

تیسرا مثال ہے یا اخْتَ هَادِوْنَ مَا  
کَانَ أَبْوَاتِ اَمْرَأَ سُوْرَةُ وَمَا كَانَ  
مَلِكٌ تَعْيَّا۔ اس آیت کے نتول پیچنے  
اہل کتاب نے صَحَابَتِیْ سے سوال کیا کہ حضرت مریم  
کو قرآن مجید نے اخْتَ ہادِون کیسے کہا ہے۔  
بینکہ ہار دن موسیٰ علیہ السلام کے نام میں ہوئے  
تھے؟ صَحَابَتِیْ نے حضور سے دریافت کیا تو اپ  
نے فرمایا کہ ہر قوم اپنے نبیوں کے نام پر اپنے  
بچوں کے نام رکھتی آئی ہے۔ یہاں ہار دن نبی  
مرا دینیں بلکہ ان کے ہم نام اور شخص مرا دیں۔  
عَلَامَهُ إِنَّ الْعِيمَ نَزَّلَ سُوْرَاتِ اُوْرَبَوْبَاتِ  
کو بالتفصیل بیان کیا ہے۔ ان سینکڑوں سوالوں  
جواب کے مرتب اور پر مقرر سلسلہ کو جو عاید ثابتہ

معانی میں بھی ہے۔ تاریخی و اقیات اور ائمۃ تازِ عَلَّا  
میں اس کی حیثیت حکم کی تھی مودہ سباد و معاد  
الہیات، اسرار غیب اور روحانی حقائق کا علم  
معاصرت و معاشریات کا متفقین بن کر نازل  
ہوئا تھا۔ ادھر میں طبیعی اپنی طویل مگر ای اور غیر طبیعی  
اوہ طبیعی جنکی وجہ سے اس دو رجیب پر مشتمل  
میں اذ خود سمجھتے کی ایالت مفقوود تھی اور قرآن مجید  
کی بلند روحانیات کا ادراک کیسے کر سکتے تھے  
جیکہ اپنی اس سے دُور کا بھی واسطہ نہ تھا، وہ  
ان اخلاق کو کیونکر پا سکتے تھے جن کی ان کو ہوا  
تک نہ لیتی تھی۔ اس صورت میں اگر قرآن مجید  
محض ان کی زبان دانی اور فہم پر چھوڑ دیا جاتا تو  
رسول کی ذات درمیان سے علیحدہ کر دی جاتی  
تو کیا وہ شرائع کی صبح مراد کو پا سکتے تھے؟  
بہادر شفیعی کے سوارستان کے نام سے یہی نااشنا  
تھے ان سے یہ توقع رکھنا کہ وہ اذ خود مسٹر آنی  
معارف کو سمجھ سکیں گے درست نہیں۔ قرآن مجید  
میں آنے ہے کہ رَادَأَقِيلَ تَهْمُ اسْجُدْ فَرَا<sup>۱</sup>  
لِلرَّحْمَنِ قَالُوا وَمَا الرَّحْمَنُ فَرَوْيَا  
وَرَبِّنَ کے معنی سمجھتے کے لئے یہی کسی علم کے محتاج  
ہی۔ اس طرح سے واضح ہو جاتا کہ اس قسم کے  
غیر معروف الفاظ کی وضاحت کے لئے ان میں  
اور کتاب اللہ کے درمیان بھی واسطہ کی ضرورت  
نہیں جو ان کی جنس سے ہوا اور ان کے الفاظ و  
حیالات اور فہم کے مطابق اپنی کتاب الہی سمجھا۔  
ای تفہیم اور بیان کا نام حدیث ہے پیر حدیث  
کی صحیت کا اقرار کرنا پڑتا ہے۔

ذیل میں جیسا مثالہ بیان کی جاتی ہیں جن سے  
پتہ چلتا ہے کہ صَحَابَتِ کرامؓ کو باوجود اہل زبان

عَنْهُ فَانْتَهُوا۔ اگر اس سے مراد صرف کلام الہی مابین الرفیعین ہے تو اس کا جیسے والا قواعدنا ہے رسول نہیں ہے بلیں ایت کے معنے یہ ہیں کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم تمہیں جس چیز کا حکم دیں وہ کر دا درجی سے روکیں اس سے روک جاؤ۔ ذرا انور کیا جائے تو یہی اس آیت سے مستنبط ہوتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ رسول کے اقوال اور افعال بھی قابلی بحث ہیں۔

ایک اور عکس اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔

لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ  
أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ ۝

پس معلوم ہوا کہ رسول صرف تبلیغ دین کے لئے نہیں آتے بلکہ وہ عملی طور پر کتاب کا نور نہ بھی ہوتے ہیں۔ اسلئے ہر قول و عمل میں ان کی اطاعت لازم ہوتی ہے اور ان کے نقش قدم پر چلنا لازمی ہوتا ہے۔ پھر یہ واقعہ ہے کہ دو دین کے تمام احکام کی تفصیل رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد اور حضور کے افعال سے ہی ہمیں معلوم ہوتی ہو اگرست اور حدیث کے وجود سے انکار کر دیا جائے تو کیسے معلوم ہو کہ نماز کتنی فرم، کس کس وقت، کتنی کتنی رکعات پڑھی جائے؟ اور ہر کعبت میں کیا کیا حرکات ہیں، کس قسم کی تحریکات ہیں، کس جگہ تلاوت کرنی ہے اور کس جگہ دعائیں وغیرہ۔ ملکرین حدیث بھی باوجود انکار کرنے کے اپنی عبادات میں اکثر بیشتر ان اقوال کے مطابق ہم عمل کرتے ہیں۔ پس تفصیلات دین کو بیان کرنا

سکے ساتھ دعا یا ملکر کیا ہے تخلیق موضع کہہ دینا ملکرین حدیث کے لئے بھی اس انہیں کو کہہ دیں وہ بھی ان کی تاریخی حیثیت سے تو کم از کم انیکار نہیں کر سکتے۔ اگر وہ ان بیانات کی تاریخی حیثیت سے بھی انکار کر دیں تو دنیا کی کوئی تابعیت بھی ایسی نہیں بتو قابل قبول ہو۔ کیونکہ میں تحقیق و تدقیق کے بعد مختلف مراحل میں سے گزر کر احادیث جو ہم میں پڑھی ہیں ایسی تحقیق اور اعتماد دینا کی کسی تاریخ کو حاصل نہیں۔ پھر تو یہ بھی کہا جائے ہے کہ شارع اسلام علیہ السلام کا بھی کوئی وجود تھا یا نہیں؟ اور وہ روایات اور واقعات جو آپ کے اخلاق، عادات و صفات سے متعلق ہیں اُن کا بھی انکار کر دیا جائے گا۔

چہارہ۔ آیت وَ اَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ  
لِتَبَرَّئَنَّ بِلِلَّاتِ مَا نَزَّلَ إِلَيْهِمْ مِنْ  
اللَّهِ تَعَالَى فَرِمَاتَهُ کہ اے رسول اہم نے  
تیری طرف ذکر نازل کی تاکہ تو لوگوں پر بیان  
کر دے جو کم ان کی طرف نازل کیا گیا ہے۔  
اس سے معلوم ہوا کہ ہر شخص ذکر کے بھیس سے  
فاضل ہے۔ اس کو واضع کرنے کے لئے رسول  
کا وجود ضروری ہے۔ اب چوچھے رسول اسکے  
بیان اور وضاحت میں کہیں کا وہ دوہائیت  
اور علوم پر مشتمل ہو گا۔ اسلئے جو پھر رسول  
فرمائے گا اس کی صرف اُسی وقت بلکہ اُس نہ  
کے لئے بھی ضرورت اور احتیاج یا تیاری۔  
یہ بھی معلوم ہوا کہ توضیح کی ضرورت قرآن مجید  
کے کوئی نفس کی وجہ سے نہیں بلکہ لوگوں کے تصور  
شہم کی وجہ سے ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے مَا  
أَنْكِمْ وَالْمَرْسُولُ فَخَدْرَةٌ وَمَا نَهْكُمْ

اود علی نبویؐ سے شائع کرنا رسول کا ہی کام تھا جو بوجی آیت  
قرآنی قرما یند طرق عن الہوی این ہو را اد رحی  
یو حی قابل تقلید و اتباع ہی۔

**حقیقی جواب** | تحقیقی اور واقعی جواب یہ ہے کہیے  
کہنا بھی دیستہ نہیں کہ اولیٰ اسلام میں احادیث کے  
محفوظ کرنے یا لکھنے کا انتظام نہ تھا کیونکہ تحقیق سے  
ثابت ہے کہ اس وقت تک میں بارہ اشخاص خواہ نہ تھے۔  
اکھضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وجہ لکھنے کے لئے چار کتاب  
مقرر تھے جو حسنود کے تمام ارشادات قلبند کرتے  
تھے۔ لیکن اس وقت عمداً احادیث کو باضابطہ طور پر  
اجاہ طب تحریر میں لایا نہ گیا جس کی پہنچ وجوہ تھیں :-

**اول**:- قرآن مجید کے نزول کا نامانہ تھا۔ قرآن مجید  
کی کوئی آیت یا حصہ فاصلہ ہوتے ہیں قلبند  
کر لیا جانا۔ اگر اس وقت احادیث لکھنے کی  
بھی ساختہ ہی اجائزہ دیدی جاتی تو احادیث  
کے اختلاط با القرآن ہونے کا خطرہ تھا۔  
اویسین ممکن تھا کوئی شخص رسول کیم صلی اللہ  
علیہ وسلم کے کلام کو تقدیس کی وجہ سے قرآن تجدید  
کے ساتھ ساتھ لکھنا شروع کر دیتا۔ اس  
حکمت کے پیش نظر اختلاط سے بچنے کے لئے  
اکھضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ابتدائی احادیث  
لکھنے سے منع فرمادیا۔ چنانچہ روایت ہے:-

”عن ابی سعید المخدری

اَنَّهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

لَا تَكْتُبُوا عَنِّي وَمَنْ

كَتَبَ عَنِّي خَيْرُ الْقُرْآنِ

فَلَيَمْحَهُ وَرَدْفَرْدَأَ عَنِّي

وَلَا خُرُجَ وَمَنْ كَذَبَ عَلَيْيَ  
مَتَعَمِّدًا فَلَيَتَبَوَّأْ مَقْعِدًا  
مِنَ الْمَنَارِ (مسلم کتاب النہر)

لورہ دینی تعلیم و تربیت اور جنگی مصروفیات  
کی وجہ سے صحابہ کرام کا قرآن مجید کو  
ضبط کرنا اور تحریر کرنا در ترتیب میں لامانی  
بڑا کام تھا اس لئے احادیث کو ضبط کرنیکی  
طرف توجہ نہ دی گئی۔

رسویہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا وجود مبارک  
اسوقت صحابہ میں موجود تھا۔ صحرا یہ  
عذر الفوز و حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
کی خدمت میں حاضر ہو کر مسائل دیافت  
فرمایتے اس لئے لکھ کر یاد کرنیکی اعز و روت  
محسوس نہ کی گئی۔ چنانچہ صحابہ کرام کا یہ  
دستور تھا کہ وہ دُور دُور سے باری  
بادی حضورؐ کی خدمت میں حاضر ہو کر  
حسنود کے ارشادات متنیت رہتے اور  
پھر جا کر اپنے سالخیوں کو بھی آگاہ کرتے۔

چہارہ رسولوں کا حافظہ بھی خذب کا تھا انہیں  
پشت ہا پشت سے طویل قصہ، مفصل  
خطبات اور پڑا رسول اشعار کے قصیدے  
حفظ کرنے کی عادت تھی۔ جی گئی کہ بعض افکار  
ایک دفعہ متنے پڑیں لیے بے قصیدے  
یاد کر لیتے۔ چنانچہ جاہلیت میں یہی فحہ  
کعب بن زبیر فے ایک طویل قصیدہ  
ارجواً پڑھاتو اس کی قوم کے بھوئے نے  
ایک دفعہ متن کی تمام قصیدہ یاد کر لیا۔  
حافظے کی اس قدر تیزی کی وجہ  
سے انہیں ارشادات نبوی کا یاد رکھنا

۳۔ حضرت عبد اللہ بن مترون العاص کے متعلق تذکرہ تھا  
جبلہ امیٹا میں مذکور ہے:-

”کتب عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم  
علمًا کثیرًا فكان يعترف له  
ابو هریرة بالاكتار من العلم  
فأناه كأن يكتب و كنت لا  
أكتب۔“

اب احادیث میں سب سے زیادہ ابوہریرہؓ کی روایات  
مردی ہیں۔ آپ نے قریب اس اسٹھ سے پاہ ہزار احادیث روایت  
کی ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ حضرت عبد اللہؓ کی کتاب میں  
اس سے زیادہ احادیث موجود تھیں۔ پس ثابت ہوا۔ کہ  
رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں ہی ایک صحابی کے  
پاس حضورؐ کے سات آنکھ ہزار ارشادات موجود تھے دیگر  
صحابیؓ کی احادیث اس کے علاوہ تھیں۔

۴۔ تہذیب التهذیب میں لکھا ہے کہ حضرت علیؓ، حضرت  
عبد اللہ بن مترون العاص، حضرت حسن بن علیؓ،  
حضرت ابن عباسؓ اور عبد اللہ بن رمیعؓ میں مرصد  
احادیث لکھا کرتے تھے۔

۵۔ احادیث سے یہ بھی ثابت ہے کہ حضرت عمرؓ کے پاس  
ذکوہ کے متعلق لکھی ہوئے ارشادات موجود تھے۔

۶۔ صحیح الوداع کے موقع پر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
نے ”البواشہ“ کو نظریہ لکھ کر دیئے کا ارشاد فرمایا۔  
اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نوٹ کرنے والے بعض  
اصحاب حضورؐ کی جیلیں میں ہو جو درستہ اور جو ضروری  
بات نوٹ کے قابل ہوتی نوٹ کر لیتے۔ یا جسکے نوٹ  
کرنے کا ارشاد ہوتا اسے نوٹ کر لیتے۔

۷۔ حضورؐ کے وہ تبلیغی خطوط الیہی تحریر میں شامل ہیں جو  
آپ نے مختلف ہادثا ہوں کی طرف لکھوائے۔  
حضورؐ کے زمانے میں بعض صحابیؓ خاص خاص احادیث

کوئی مشکل کام نہ تھا جو ہمارے مختصر گر معنی خیز ہوئے  
تھے اور جیسیں حضورؐ ہمہ ہبھر کر اور مکر تھیں میں فرم  
دھرا کہ بیان فرماتے۔ مزید بہاؤ حضورؐ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد فیصلی اللہ علیہ وسلم  
کے مطابق حضورؐ کا ایک ہی ارشاد میں  
کوئی کوئی دفعہ مختلف مجالس میں اور مختلف اوقات  
میں ان کی زبان پر ہوتا ہوا کافر کے پرزاو  
پر نقل کرنے سے زیادہ ان کے سینوں میں محفوظ  
ہو جاتا۔ پھر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی باقی  
حکیمات قسم کی ہوتی تھیں۔ بعض میں نماز اور روزہ  
جی اذکوہ وغیرہ کے جو وہی مسائل ہوتے تھے۔  
بعض میں ذمہ دی کے حالات اور تدین وغیرہ  
کے سکھوتے تھے۔ بعض میں قرآن کریم کی  
تفہیر ہوتی۔ بعض ملکی رسوم وغیرہ پر تعلق ہوتی  
تھیں۔ بہر حال پر تبلیغ فضائل و بلا غلت میں  
ڈوبتا ہوا ہوتا تھا۔ اگر یہ تمام باتیں قلمبند کی  
جا تیں تو اوس میں پرلا دسے جانے والا بوجہ  
تیار ہو جاتا۔ خصوصاً ایسے زمانہ میں جیکہ لکھنے کا  
رواج پھر طے اور سیوں لا اور ہڈیوں پر تھا۔

اگرچہ جملہ احادیث کو اسائل میں بوجوہ مذکور رہا اور  
تحریر نہیں لایا گیا۔ پھر بھی جلیل القدر صحابہ کی امامت سے ضروری  
اور اہم روایات کو ان کا تحریر کرنا ثابت ہے مثلاً:-

۱۔ تذکرۃ الحفاظ میں حضرت عائشہؓ سے روایت ہے۔

”جمع ابی الحدیث فکانت حمس

ماہہ حدیث“

۲۔ حضرت علیؓ فرماتے ہیں:-

”ما کتبنا عن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم الا القرآن و ما  
فی هذی الحجیفة“ (تذکرۃ الحفاظ جملہ)

فِي خِلَافَةِ أَبِي بَكْرٍ وَعِثَمَانَ وَهَلْمَحِيرَا  
الْمِائَانَ مَاتَتْ -

آپ کے بے شمار شاگرد ہونے ہیں (تفصیل کے لئے دیکھو  
لبیقات ابن سعد جلد ۲) لیکن ان میں سے قائم ہر وہ اور  
میرہ بنت عبد الرحمن مشہور ہے۔

قاسم بن محمد بن ابی بکر حضرت عائشہؓ کے یتھیج تھے۔  
آپ خود فرماتے ہیں کہ حضرت عائشہؓ مجھ پر یہت ہبہاں ہیں  
اسلئے یہ اکثر ان کے پاس رہا کرتا۔ یہی حال عروہ بن ذیبرؓ  
کا تھا۔ ان دونوں کے بعد تھرہ بنت عبد الرحمنؓ سے زیادہ  
حضرت عائشہؓ کی احادیث کو کوئی نہیں جانتا۔ پھر انچوئی محدثین  
عبد الرحمنؓ روایت کر سکتے ہیں :-

قال لي عمر بن عبد العزى ز ما يبقى  
احدا علم بحمد بيت عائشة منها.  
قال وي كان عمر يسئلها -

قاسمؑ سے دو سو احادیث مروی ہیں۔ ان کی احادیث کے دو سنتر سلسلے ہیں۔ ایک ان کے بیٹے عبد الرحمن سے ہے جن کے متعلق بخاری کتاب انہا سک باب الطیب یعنی المجاد میں لکھا ہے:-

”كان أفضل أهل زمانه...“

دوسری سند عبید اششین عمر نہ سکے ہے۔ یہ مدینہ کے فتحہاً  
بعض میں شمارہ ہوتے ہیں۔

دوسری حلقة درس ہے حضرت زیارتین ثابت کا  
تھا۔ بولا کاتب وحی اور جامیع قرآن تھے مفرائیں کے فن میں  
تمام صحابہ میں ان کا بجا اب تھا۔ یہ دن چھوپنڈ گول میں سے  
ہیں جن کو فتویٰ سینے کا منصب حاصل تھا۔ ان کی دو ایام  
کے سبے بڑے حامل ان کے بیٹے خارج تھے پو قفار سیم

بیل عمارت پر کے ہیں ۔

تمبینہ کرتے تھے لیکن جمنور مصلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد تو صحابیہ نظام کو احادیث کے تمبینہ کرنے کی طرف ماضی توجہ پیدا ہو گئی۔ پھر انچھے صفات بزرگ کے متعلق مذکور ہے کہ :-

## اَرَادَ عُمَرٌ اَنْ يَعْمَلْ سُفْرَانًا

## فاستشارة أصحاب رسول الله

صَلَّى اللّٰهُ عَلٰيْهِ وَسَلَّمَ فَاسْتَأْتِرُوا

لله أن يكتبها «(تذكرة الحفاظ)»

مشدود ہے بالابیان سے ثابت ہے کہ احادیث الْجَمِیْلَۃُ  
سادہ تھی کی ساری آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذنوبیں جمع  
تھیں کی گئی تھیں لیکن بعض معتبر صحابہ کا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں  
بھی احادیث تحریر کرنا ثابت ہے۔ ہاں حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
کی وفات کے بعد احادیث کو جمع کرنے کی مزورت شدت  
سے محسوس کی گئی اس لئے فوراً ہی مجاہدین احادیث قائم  
ہوئیں۔ مجاہدین صحابہ کرام نے مدارس قائم کر دیئے۔ بہت سے  
صحابہ دینیہ سے باہر درس رے مانکیں پھیل گئے جو حلقوں میں  
درس بہت وسیع تھے۔ جب مدینہ نے کوہ البصرہ امکن  
مردمیہ اور تجارت و خرآسان سے احادیث کو جمع کیا تو ان کو  
ماسوں نے تکوڑے سے لفظی تغیر کے بالکل مطابق پرمایا و دیا  
سے ثابت ہے کہ بصرہ میں حضرت ابوہریرہ رضی کے ہی ساتھی ہزار  
شانگر دیتے۔ پھری صدی ہجری تک بے شمار درسگاہوں سے  
ہزاروں لوگ مختلف صحابہ سے احادیث حاصل کر رکھتے تھے۔  
یہاں حلقوں درس ہے۔ مدینہ میں تکمیلی حلقوں درس  
حضرت عائشہؓ کا کھا۔ حضرت ابوالحسن اشعری فرمائے ہیں کہ  
آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ آدھا دن عائشہؓ  
سے سیکھو (طیقات ابن سعد جلد ۲) اسی فضیلت کی بنا پر  
آپ حضرت ابویکرؓ، حضرت عمرؓ اور حضرت عثمانؓ کے زمانہ  
میں بھی فقیرہ تھیں۔ چنانچہ آتا ہے کہ  
”کانت عائشة قد استقلت بالفتوى“

کیونکہ بہت سے صحابہ وہاں جا کر آباد ہو گئے تھے۔ جن میں حضرت عبد اللہ بن مسعود بھی بلند پایہ صحابی بھی تھے حضرت عمر بن زیاد اُن کو کو فریب علم اور کو فریب ناک بھیجا تو اُنکے متعلق کہا۔

وقد آتی تکم عبد اللہ بن مسعود  
علیٰ تفسی - (طبیعت جلد ۱۱)

ان کے بہت سے شاگرد تھے جو ان کی بہت بی روایات بیان کرتے ہیں لیکن علقم؟ اسود اور مسروق کے ذریعہ سے جو روایات منقول ہیں وہ زیادہ قابل اعتیار ہیں۔ علقم کے متعلق حضرت ابن مسعود فرماتے ہیں یہ  
ما اقرأ شيئاً الا و هو يقرأه (بخاری)

کتاب المعاذی باب تردد لاشریفین

حضرت علقم کے شاگردوں میں شعبی زیادہ مشہور ہیں یہ علامہ التابعین کہلاتے تھے۔ انہوں نے پانچ سو صحابہ کو دیکھا تھا۔ ایں عینیہ فرماتے ہیں کہ لوگ صحابیت کے بعد کہا کرتے تھے کہ تین صحابہ اپنے زمانہ میں فویت رکھتے ہیں۔ حضرت ایں عباس اپنے زمانہ میں، شعبی اپنے زمانہ میں اور شوریہ اپنے زمانہ میں۔ حدیث بن سعید بن المیت اور ابن زیرین کی طرح شعبی کی مرامل کو بھی قبول کر لیتے ہیں۔ علقم میں انتقال فرمایا۔ شعبی کے بعد حضرت علقم کے شاگردوں میں ممتاز دو رکھتے ہیں۔

اسود حضرت ابن مسعود کے ممتاز شاگرد ہیں مجمع بخاری میں مذکور ہے کہ حضرت عائشہؓ اُن کو خاص خارج احادیث بتاتی تھیں۔ پہنچو حضرت عبد اللہ بن زیرین نے تعمیر کعبہ کے متعلق اہمیت سے حدیث دریافت کی۔ (بخاری کتاب الفتن باب من ترك بعض الاختیار مخافة ان يقتصر فهم بعض الناس)

اپ نہیں میں قوت ہوتے ہے۔ (باقی آئندہ)

تیسرا حلقة درس حضرت ابوہریرہؓ کا تھا۔ جو صحابی میں سب سے زیادہ روایت کرنے والے تھے۔ ان کے آٹھ سو شاگرد تھے۔ ان کے داماد حضرت سعید بن المیت ان کی احادیث کے مبنی پڑے ہانظم تھے۔ ان کے علاوہ الاسلام ابو صالحؓ ابن سیرون اور طاؤس بھی حضرت ابوہریرہؓ کے خاص شاگرد تھے۔

چوتھا حلقة درس حضرت جابر بن عبد اللہ کا تھا۔ حیرہ کے معنی تھے۔ مسجد تبوی میں درس دیا گئے تھے اُن کے تلامذہ میں سے محدث بن الشکر کو خاص شہرت حاصل تھی۔ پانچواں حلقة درس حضرت ابوسعید خدمری کا تھا۔ آپ صغار صحابہ میں سے تھے۔

پھیٹا حلقة درس حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کا تھا۔ حضرت جابر فرماتے ہیں کہ ہم میں سے ہر شخص دنیا کی طرف پہنچتا اور دنیا اس کی طرف چھکی لیکن ابن عمرؓ مستثنے ہی۔ انہوں نے سالہ بولن تک حدیث کا درس دیا۔ اُنکے بہت تلامذہ تھے لیکن سالم اور نافع خاص شہرت رکھتے ہیں۔

سالم حضرت ابن عمر کے میٹے تھے اور فقہاء سبھ میں شامل ہیں۔ امام زہری بھی بلند پایہ حدیث اُنکے شاگرد ہیں۔ احمد بن حنبل اور اسحق بن راهیویہ کے تعلیک زہری عن سالم میں ابی عون النبی صلی اللہ علیہ وسلم امّع الاصالیہ تک۔ نافع حضرت ابن عمرؓ کے آزادگرہ غلام تھے فتن روایت

میں امامت کا درجہ رکھتے تھے۔ حضرت عمر بن عبد العزیز نے ایشیں حدیث کی تعلیم کے لئے مصرب بھیجا تھا۔ امام مالک اُنکے خاص الحاضر شاگرد ہیں۔ امام بخاری کے نزدیک مالک عن نافع عن ابن عمر عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم امّع الاصالیہ ہے۔ امام مالک کے علاوہ ایوب ختنیانی اور عبد اللہ بن دینار بھی نافع کے ممتاز تلامذہ میں شامل ہوتے ہیں۔ یہ ترمیۃ کے علماء رکھتے ہیں ہوئی نے مدینہ میں علوم حدیث کی اشاعت کی۔ مدینہ کی تہسیری اس وقت کوئی کو حاصل نہیں

# سات آسمان اور زمین

## قرآن مجید کے علومِ جدید کی کس طرح رہنمائی فرمائی ہے؟

(از جناب پوہلہ محدث محدث صاحب اور کاظم فضل عرب و سیرج النبی طیوٹ - ربوبہ)

جن کا نام مدیر اور جوزہ برادر مائل ہے مشرق کو  
مغرب کی طرف گردش کرتے ہیں اور باقی آسمان  
مغرب کے مشرق کی طرف گھومتے ہیں اور ان کے  
گان بہ نلک عدد معورہ عالم کا منتها ہے جسکے  
پیچھے خلا ملائیں۔ گویا خدا تعالیٰ نے اپنے مالک  
مقبوضتی ایک یواہِ کھینچی ہوئی ہے جسکے مادرا  
کچھ بھی نہیں خلا نہ ملا۔

یونانیوں کی اس رائے پر جس قدر اقراض  
و ادھوئے ہوتے ہیں پوشریدہ نہیں۔ من صرف قیاسی  
طور پر یہ کہ تجھ پر بھی ان کا مذہب ہے....

قرآن مجید نے آسمان کے طبقات کا ذکر تو فرمایا ہے مگر  
ان کو پیاس کے چھنکوں کی طرح تہ تہ قرار نہیں دیا۔ عربی  
لغت میں سماں بلندی کو کہتے ہیں اور سات اور ستر کے اعداد  
چھوڑکشت کے لئے بھی استعمال ہوتے ہیں۔ پسات آسمانوں  
سے مراد یہ ہے کہ بلندی کی مختلف اطراف میں متعدد طبقات  
پائی جاتی ہیں۔ موجودہ علمِ ہدایت سے جس طرح اسکی تصدیقی  
ہوتی ہے وہ بہت بصیرت افراد مطالعہ ہے۔

**علمِ ہدایت کے مکانات** **علمِ ہدایت اور جوزہ**  
موجودہ علمِ ہدایت کے مکانات کا ایک مختصر ساختار پیش کرنا  
کے مطالعہ کیلئے پہلے ہدایت مجید کا ایک مختصر ساختار پیش کرنا

**قرآنی اور یونانی نظریہ** اور زمین کا متعدد جگہ پر  
ذکر کیا ہے۔ قدیم یونانی فلسفہ میں بھی سات آسمانوں کا ذکر  
موجہ ہے۔ یادی انتہا میں قرآن مجید یونانی تجھیل کی تائید  
کرتا نظر آتا ہے۔ مگر قرآن مجید پر غور کرنے سے اس کے  
یونکش ثبوت ملتا ہے۔ اس بالائی میں تازہ تحقیقات زیادہ  
درست ہے اور قرآن کے مطابق ہے۔ اسی موضوع پر حضرت  
سیع موعود علیہ السلام آئینہ کمالاتِ اسلام ۱۲۳ میں رسم  
فرماتے ہیں کہ:-

”آج کل کے علمِ ہدایت کے محققین جو  
یورپ کے فلاسفہ ہیں جس طرز سے آسمانوں کے  
وجود کی نسبت خیال رکھتے ہیں وہ خیال  
قرآن کریم کے مخالف ہیں۔“

”یونانیوں نے آسمان کو اجسام کثیر تسلیم  
کیا ہوا ہے اور پیاس کے چھنکوں کی طرح تہ تہ  
ان کو مانا ہے اور آخری تہ کا آسمان ہوتا ہم  
تھوڑی پر محیط ہو دیا ہے جیسے مخلوقات کا انتہاء  
قرار دیا ہے جسکو وہ نلک الافق اور محمد  
بھی کہتے ہیں جو ان کے زعم میں من مین اور آسمانوں کے

پہنچ گر نظام شی خود کیکشان کا ایک معمولی ساکونہ ہے اور سوچ کیکشان کے کھربوں ستاروں میں سے ایکا دوست دوسرے کا ستارہ ہے۔ کیکشان کا قطر ایک لاکھ دو شنی کے سالوں کے برابر ہے۔ یعنی اس قطر کے ایک مرے سے دو شنی ایک لاکھ چھبیساً لیس پڑا میں فیکنڈی کی رفتار پر ایک لاکھ سالوں میں دو مرے مرے پر پہنچ گی۔ نظام شی کو ایک طبقہ آسمان قرار دیا جائے تو ایسے کھربوں طبقات تو خود ہماری کیکشان میں موجود ہیں مگر ہماری کیکشان پر معاملہ ختم نہیں ہوتا بلکہ اربوں ارب ایسے سرگم یا محب مٹاہدہ میں آئے ہیں جو ہماری کیکشان کی طرح ستاروں سے معمور ہیں۔ پھر ایک نئی تحقیق کے مطابق یہ سلام ایکہ کیکشان میں کجا میں ہیں اور ان میں کجا میں کو بالا کیکشان میں کجا جا سکتا ہے۔

### قرآن مجید میں کہا گیا تھا دو دوستی کا نظام

پہنچ کا لفظ استعمال فرمایا ہے۔ چنانچہ فرمایا ہے۔

وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاوَاتِ بُرُوجَ وَمَعَالَاتٍ وَذَرَّيْتَهَا لِلنَّظِيرِ يُرَيْتَ ۝ (الحجر) کہ ہم نے آسمان میں بروج بنائے، وہا سے دیکھنے والوں کے لئے ذینت دی۔ ذینت کی دو نو اور سالانہ گردت کے باعث یہی بروج ستاروں کیلئے راستہ کے طور پر واقع معلوم ہوتے ہیں اور اسی وجہ سے کہتے ہیں کہ فلاں ستارہ اسی وقت فلاں بروج میں ہے اور فلاں ستارہ فلاں بروج میں۔ ایک جگہ فرمایا والسماء بِ دَّارَتِ الْبَرْوَجِ (البروج) ایک اور جگہ فرمایا والسماء بِ دَّارَتِ الْحَبْلِيَّ (الذاريات)۔ حبلت کے معنے ہے اور شدید الخلی کے بھی ہی۔ ایک اور جگہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے عَلَّاَتِهِمْ أَسَدَّ دَحْلَقَانَ أَمِ السَّمَاءَ (النَّازَاتِ) کیا لہتارا وجوہ زیادہ شدید الخلی ہے یا آسمان کا انہاں بسا اوقات بھولی جاتا ہے کہ کائنات میں اس کا مقام کیا ہے۔

حضرتی ہے۔ علم ہیئت کے نئے دو دوستی کے نئے دو دوستی کے ذریعہ گلیکیوں کے مٹاہدات ہوتی ہے۔ اس نے میں پہلے آسمان پر کیکشان کو دو دوستی میں سے دیکھا تو معلوم ہوا کہ جو دو صندھیں نظر آتی ہے وہ دراصل یہ شمار ستاروں کا جملہ ہاں گلیکیوں کے بعد تین صندھیں کے عرصہ میں دو دوستی کو بہتر بنایا جاتا رہا اور نئے نئے انکھی فات ہوتے ہیں حتیٰ کہ ۱۹۰۰ پہنچ اور ۱۹۲۰ پہنچ کی دو دوستی ہیئت دالوں کے استعمال میں آرہی ہے۔ اس عرصہ میں دو دوستی ہی پہاڑفاہیں رہا بلکہ متعدد دوسرے آلات بھی بروجتے کار آئے ہیں ان میں سے سب سے اہم مرقبہ فلیپی ہے جس کے ذریعہ ستاروں سے آمدہ روشنی کا تجزیہ کیا جاتا ہے۔ تجزیہ سے معلوم کی گئی ہے کہ مختلف عذا صریعین درجہ حرارت پر غاص طولی میونج کی اہم کا انتشار رکھتے ہیں۔ چنانچہ ستاروں کی دو شنی کے تجزیہ سے ان کے خاصی تعداد اور ان کا درجہ حرارت بلکہ ان کی مقادیر بھی معلوم کی گئی ہے۔ ستاروں کی جسامت ملپٹ کے لئے بہت طرفی ایجاد کئے گئے ہیں۔ فلور گرافی کے ذریعہ ان مٹاہدات کو جوام کے مطابق کیلئے ملکی ملکی الحصول بنایا گیا ہے۔ آجکل تاہم تین بیت علم ہیئت کے مٹاہدات کے لئے دیکھیا گیا دو دوستی کی ایجاد ہے۔ اسی لئے کہ ذریعہ کائنات کی مختلف لگنگا ٹیکنیکیں میں سے آئیوالم دیکھیا گئی ہوں کو حاصل کیا جاتا ہے اور ان کے مطابق سے انکے منبع کے متعلق معلومات حاصل کی جاتی ہیں۔

علم ہیئت کے ملبوط و مسروط مٹاہدات کے چند مسلمہ نتائج یہ ہیں کہ ہمارے کوئی ارض کے قریب تین سماں اور نظام سوچ اور اسکے گرد چکر لکھنے والے ستاروں کا جموعہ ہے جن میں کوئی ارض شامل ہے۔ کوئی ارض بروج سے نکرنا میں لاکھ میل دوڑ رہے۔ ذینت کا قطر لاکھ بڑا میل ہے تو سوچ کا قطر ساٹھے اٹھ لاکھ میل سے اور پر ہے۔ نظام شی کا پھیلا اور صاف تین ارب میل سے کچھ زائد

چاہتے ہیں ان کی ایک طرف توریحالت ہے کہ وہ اُنھیں  
بیٹھتے اور پہلو پر لیٹتے جاں حقیقت یعنی ذات باری کے ذکر میں  
مشغول رہتے ہیں دوسری طرف وہ کائنات کی پیدائش پر  
غور کرتے ہیں جس کے نتیجے میں ان کی فطرت پکارا ہٹتی ہے کہ  
اے ہمارے رب ہ تو نے یہ کار خانہ جدت نہیں بنایا۔ پھر  
اُس مطالعہ اور مشاہدہ کے نتیجے میں وہ اللہ تعالیٰ سے  
عذاب النار سے بچنے کی دعا نہ کرے ہیں (آل عمران ۴۳) علم  
ہدیت کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ کائنات میں بے پناہ  
اُنگ کے دھکتے ہوئے عظیم الجیہ کوئی موبوود ہیں جو ہم زندگی  
میں انسان کی دُنیا بھی کو سکتے ہیں۔ پس کائنات کے مطالعہ  
سے ایک ذی عقل کو یہی نتیجہ اخذ کرنا نامرا وار ہے کہ اللہ تعالیٰ  
اُسے عذاب النار سے محفوظ رکھے۔ سورہ آل عمران کی جن  
آیات کا ترجمہ اور تحریر کیا گیا ہے ان کے تسلیں میں اُنکے اشتم  
فرماتا ہے کہ انسان کو اس امر کا بھی احساس چاہیئے کہ اللہ تعالیٰ  
اپنی تقدیر کے ماتحت جسے اُنگ کے عذاب میں داخل کر دے تو  
وہ بے یاد و مددگار دہ جاتا ہے اور اس کی کسی بیرونی کی حالت  
بے مثال ہوتی ہے۔ پناخی دیکھ لیجئے انسان نے کائنات کے  
مشاہدہ اور مطالعہ کے نتیجے میں علیٰ ترقی کی تو ستاروں کے  
اندر عنصر کے قابِ ماہیت کا عمل ہو مسلی ہوتا رہتا ہے  
خود بھی استعمال میں لانا چاہیا مگر تغیر سے قبل تحریب کا پہلو  
اختیار کر دیا اور ایم ۳۰۰۰ کیا جو ہریم ایجاد کیا۔ اب تمام  
دُنیا اس تحریم ہے کہ ایسے یہ اُنہوںہ استعمال کرنے کی فرمودت  
پریش نہ کرے میکن اس مشکل کا حل مل دستیاب نہیں ہو رہا۔  
اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ یہ لا کھو سر پنکھیں اس مشکل کا حل یہی  
ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے نامور کی طرف رجوع کریں اور اپنی  
مرکشی اور تکرید کو ترک کر کے اللہ تعالیٰ کے حضور خلیل طلب  
کریں۔ دُبَّانَا اَنَّا سَمِعْنَا مُنَادِيًّا يُنَادِي لِلْأَرْيَانِ  
اَنْ اَرْمُوا بِرَقَبَكُمْ فَاَمَّا هُوَ رَبُّنَا فَاعْفُرْنَا  
دُنُوبَنَا وَكَفَرْنَا عَنْنَا سَيِّاستَنَا وَتَوَقَّنَا مَعَ الْاَبْرَارِ۔

غور کیا جائے تو جس طرح انسان کی پیدائش ایک حیر کریطے  
سکے اسی طرح مادی لحاظ سے کائنات میں اسکا مقام  
بھی حیر کر دے ہے ہدیت والوں کی حقیقت کے مطابق نظامِ می  
کہکشاں سیدم کے وسط میں نہیں بلکہ ایک کونے میں واقع  
ہے۔ یونانی ہدیت میں جو کہ ارض کو تمام کائنات کا مرکز  
بیان کیا جاتا تھا وہ میرا سلطنتیات ہو چکا ہے۔ بخود  
سورج جو زمین سے جنم میں تین لاکھ گتائیا ہے۔ کہکشاں  
کے کھربوں ستاروں میں ایک اور سلطنتیہ کا ستارہ  
ہے۔ پھر کہکشاں بھی جہاں سیسے اربوں اور سیدم کائنات  
میں مشاہدہ کئے جا سکے ہیں۔ ایک اور نقطہ منگاہ سے اے  
دیکھتے تو زمین کے اندر جو قوتیں بروائے کارہیں وہی  
انسان کے لئے کچھ کم جان لیو، میں مگر زمین کی حیثیت  
 سورج کے مقابل سرارت اور تو انہی کے لحاظ سے قطعاً  
لے وقعت ہے بلکہ زمین پر تمام جاندار مختوق کا وجد  
مادی لحاظ سے سورج سے محاصل کر دے حادثت پر ہے  
ایسے ستارے بھی مشاہدہ کئے گئے ہیں جو سورج کی لاکھوں  
کر وڑوں درجہ زیادہ حدود دکھتے ہیں۔ پس انسان  
کی اُنگ کوئی وقعت کا رفاقتِ عالم میں ہے تو محض راسِ جہ  
سے کہ اس نے خرقہ سد و حانیت کو قبول کیا ہے اور اس  
نے الہی پاری امانت کے اٹھانے کے لئے بتیک کیا ہے جو  
معماں احتیار نے ساری کائنات اسکے علاوہ اٹھانے  
سے قاصر ہے۔ کائنات کے یادے میں مذکورہ انکشافات  
اللہ تعالیٰ کے راس فرمان کی بھی تصدیق کرتے ہیں کہ،  
سَمْرِّرِ تَهْمَمْ اِيْتَنَا فِي الْأَقَارِبِ فِي اَنْفُسِهِمْ  
(خُم السجدة ۴) ہم انسیں آفاقتی اور انفسی تشنات دکھانیکی  
اللہ تعالیٰ نے یہ بھی فرمایا ہے کہ آسمانوں اور زمین  
کی پیدائش اور دن کے اختلاف میں ذی عقل  
انساؤں کے لئے نشانات ہیں۔ پھر فرمایا کہ الہی الالباب  
یعنی وہ لوگ جو چیلکے پر قائم تھیں بلکہ گھر سے کو حاصل کرنا

سے لے کر آج تک کے کامات کے حالات اس طور پر ہم اسے مشاہدہ کئے لئے موجود ہیں گویا کہ ارب سال سے کامات میں جو تحریرات ہو ہیں وہ ہماری آنکھوں کے سامنے ہیں چنانچہ ستاروں کے حالات کے مشاہدہ سے ہمیشہ انہوں نے تخلیق عالم کے مدارج کا تعین کیا ہے۔

خقری گہ بے ترتیب مادہ نقل کے اصل پرکی تعریف میں کئی نتیجہ میں ایک مرکز پر جمع ہونا شروع ہو جاتا ہے اور اس مجموعہ میں گردش جاری ہوتی ہے۔ آسمان پر ارب ارب میل پر پھیلے ہوئے ایسے جھکڑ نظر آتے ہیں جو نیو لایاسیم کی شکل اختیار کرتے ہیں جس کی شکل بالعموم ایک پیچے کی طرح ہوتی ہے جس کے عویط پر متعدد بارہ ارب شکل کے نظر آتے ہیں جو کسی کرشمے کو ہوا میں ہاتھ سے گول دائرہ میں ہر لئے سے بن جاتی ہے۔ اس کی مثال یہیں بھی دی جا سکتی ہے کہ گویا متعدد کاغذات کا پیٹا ہوا پہنچ کھل رہا ہو۔

بڑا بصیرت افروز یہ امر ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں بعضی اسی مثال کے ساتھ کامات کی تکوین بیان فرمائی ہے۔ پہلے اللہ تعالیٰ ایک علگہ فرماتا ہے اَوَلَمْ يَرِ الدُّنْيَا<sup>۱</sup> كُفُرًا وَأَنَّ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَانِ تَقْتَلَ فَقَتَقْتَلَهُمَا وَجَعَلَنَا مِنَ الْمَاهِرِ كُلَّ شَيْءٍ شَحِيْقَ وَأَفْلَحَ مُؤْمِنُونَ ۝ (انبیاء: ۱۷) یعنی کیا منکر لوگ نہیں دیکھتے کہ انسان اور زین پہلے بندھے پھر ہم نے انہیں کھول دیا۔ اس کھولنے کی تحریر تخلیق کے بعد مرتبہ سے ہوئی ہے جوں اس طرح انسان کی نیو نظری السَّمَاءَ كَجَّابِيَ السَّتِرِ حَلَلَ لِلْكُتُبِ كَمَا بَدَأَ أَنْتَ أَوَلَ حَلْقَيْتُ عَيْنِدُكَ (انبیاء: ۱۷) ایک دوسری اسٹرے سادی مقاہر کو پیٹیٹ یتا ہے جیسے بہت سے خطوں کا پہنچ پیٹیٹ لیا جاتا ہے۔ فرمایا جس طرح تخلیق اس سے قبل ہوئی تھی اسی طرح اس کا اعادہ بھی ہوتا ہے۔ لیکن یہ طریقہ حق ایک سُنْتِ سترہ ہے۔ علم ہمیشہ کے مشاہدات

اس آیت کے ضمنوں سے سیاق و سباق کے لحاظ سے یہ بھی ظاہر ہے کہ ان آفاقی انکھات کے وقت ایک ماہومن اللہ کا نہ لہو بھی ہو گا جو فی الواقع دوسری قام پیش کیوں کے مطابق صحیح موعود علیہ السلام کے سوا کوئی نہیں۔

### آسمانی کامات میں نشانات

اور زین کی پیدائش میں نشانات ہیں تو اس میں ایک زبردست دلیل موجود ہے جس کا اندازہ علم ہمیشہ کے مطابق سے ہی کچھ صحیح طور پر ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ قرآن مجید میں دوسرے مقامات پر فرماتا ہے کہ وَإِذَا السَّمَاءُ<sup>۲</sup> الشَّقَّةَ (الاشقاق) وَإِذَا السَّمَاءُ<sup>۳</sup> قُرْبَةَ (القرب) نیز فرمایا کہ وَإِذَا السَّمَاءُ<sup>۴</sup> كُسْطَطَةَ (الستکوم) کہ ایک وقت انسان کی گویا کھال اور ہیرڈ می جائے گی اور اس کی وضتوں میں سماں ہوئے راہ منکشہت ہوں گے۔ یہ تمام طرز بیان ظاہر کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسانوں اور زین کی پیدائش کے مراحل اور مدارج انسان کے مشاہدہ اور مطابق کے لئے معین و بخود میں رکھے ہیں۔ اشقرۃ الائی کے ان ادشاہات کے مقابل اب واقعات یہ ہیں کہ انسان نے علمی تحقیق و تدقیق کے میان میں کافی ترقی حاصل کر لی ہے اور امریکی میں کوہ پالو مرینسپ کو دو سو اربع قطربی دوہیں سے کامات میں مشہود و معلوم کا اطراف دارب دوشتی کے سال ہیں یعنی دو ششی ایک لاکھ چھسائی ہزار میل فی سیکنڈ کی رفتار سے کامات کے معلوم حصہ کے قطر کے ایک مرے سے دوسرے مرے تک دو ارب سال میں پہنچ سکتی ہے۔ اس کا یہ مطلب ہے کہ بعید ترین نظر آئے وائے ستائے یا سدیم کی دو ششی جس کا ہم آج مشاہدہ کر رہے ہیں ایک ارب سال نہاد ماضی میں ان ستاروں یا سدیموں سے منتشر ہوئی تھی۔ بعید کے ستاروں سے قریبے ستاروں تک ارب سال گذشتہ

اوہ اس کا انکشاف مرقب طیفی کے ذریعہ کیا گیا ہے۔ بعید ترین ستاروں سے آمدہ رہشی کے تجزیت سے معلوم ہوا ہے کہ ستارے بڑی تیز رفتاری سے ہم سے مزدیسہ دعا اختیار کر رہے ہیں جس کو دعوت پذیر کا نہ سے تغیر کیا جاتا ہے۔ اس کا لازمی نتیجہ یہ بھی ہے کہ وہ جانے والے ستارے مانند پڑھائیں۔ قرآن مجید میں ستاروں کے بھر نے یا ایک دوسرے سے دو رجائے کا ذکر موجود ہے۔ اسی طرح ستاروں کے مانند پڑھائے کا بھی ذکر آتا ہے۔ چنانچہ فرمایا وَ لَذَا الْكَوَافِرَ أَحَبُّتُ اِشْتَرَفَتْ (الانفطار) اور جب ستارے بھر جائیں گے۔ قَرَادَةُ التَّجُوُّهِ مُطْوِسْتُ (المرسل) وَ لَذَا التَّجُوُّهُ أَنْكَدَرَتْ (النکور) جب ستارے مانند پڑھائیں گے۔

**شہب شاق کی حقیقت** قرآن مجید میں سورج چاند اور شہب کا متعدد بارہ ذکر آیا ہے۔ اسی طرح ستاروں کا ذکر بھی آیا ہے اور موقوع المیوم کا بھی۔ سورج کو اللہ تعالیٰ نے سیرا جبا وَ هَاجَأْ فرمایا ہے۔ یعنی وہ ذاتی طور پر دشنا ہے۔ چاند کو اکتساب نہ کرنے والا فرمایا ہے۔ چنانچہ فرمایا وَ الْقَدَرِ لَذَا أَتَلَمَّهَا جس کے معنے یہ بھی ہیں کہ اور چاند جب کوہ رہشی حاصل کرتا ہے یہ سورج اور چاند کی منازل کا ذکر بھی فرمایا ہے اور ان سے عَدَدَ الْمُتَبَتِّفِينَ وَ الْجِنَّاتِ معلوم ہونے کا ذکر بھی فرمایا ہے (یس)

شہب کا ذکر دو حصی و اور دو حصی کے ضمن میں آیا ہے مگر ان کو قرآن مجید نے صاف طور پر شُوا ظُمِنْ تَأَلَّ فرمایا ہے۔ شہب در حصل پھر کے وہ کوہوں سنگریز سے اور دھاتوں کے بڑے چھوٹے نکٹے میں پھر بیرونی دُنیا سے ہر روز فضائے ارضی پر دار ہوتے

بھی بتاتے ہیں کہ نیپولانی ہیئت کے بعد ستارہ یا سورج کا وجود خلود پذیر ہوتا ہے اور اس سے دوسرے مانند نظام خلودیں آتے ہیں۔ نیپولانی حالت نے شارہ تک کے ارتقادر کی مختلف شکلیں آسمان کے مختلف حصوں کے فلکو گراف کرنے سے حاصل کر کے ہیئت کی مستند کتابوں میں درج کی گئی ہیں۔ مزید مطالعہ کا شوق لکھنے والوں کو کو اکیب ۳۲۲۹۔ G. C. N. ۲۱۲۱

۳۱۱۵۔ G. C. N. ۲۵۹۵۔ G. C. ۳۵۴۳۔ G. C. N. کی تصاویر ہیئت کی کتب میں دیکھنے پا ہیں۔ اسی طرح صحاب ۵۱۶۱ دیت اکبر اور ۱۱۱۷ دیت اکبر بھی قابل دیت ہیں۔ ۱۱۳۱ مرآۃ الہادی کی مختلف تصاویر بھی نہیں دیکھیں۔ ۲۳۰۵۔ G. C. ۳۳۸۶۔ G. C. N. اور ۱۳۴۵۔ G. C. N. بھی مذکورہ یا لا

موقوع پر براور است دو شنی ڈالتے ہیں۔ کسی سدیم یا کہکشاں کی گردش آسانی سے مشاہدہ میں نہیں آسکتی۔ اس کے مطالعہ کے لئے صدیاں در کار ہیں مگر صدیوں ہی کے مشاہدات سے علم ہیئت کے ماہرین اس امر کا اقرار کرتے ہیں کہ ایسی گردش یقیناً موجود ہے۔ نظام شمسی کے متعلق جب ہیئت دان یہ کہتے ہیں کہ زین اور دیگر آنحضرتیاں مدد اپنے چاند ویں کے سورج کے گرد چکر لگاتے ہیں اور یہ کو جو سورج روزانہ طلوع کرتا اور غروب ہوتا نظر آتا ہے وہ در حصل نتیجہ ہے زین کی دعواناہ گردش کا جو یہ اپنے محمد کے گرو ۲۲ ھفتہ میں پورا کرتی ہے۔ تو اس نے یہ نتیجہ نہ تھالن چاہیئے کہ سورج بالکل ساکن ہے بلکہ کہکشاں کے مرکز کے گرد سورج اپنے ستاروں یہیت گردش کر رہا ہے اور آیت فَتَرَانِ وَالشَّمْسِ تَجْرِي لِمُسْتَقِرٍّ لَّهَا (یس) بالکل درست ہے۔

سدیم یا ستاروں کی ایک حرکت کا ذکر باقی ہے

یہ سایہ سے محروم ہے اور شدید گر جو سورج سے حاصل کرتا ہے۔ اس کی سطح پر اسی لئے زندگی کے آثار قطعاً ناممکن ہیں زمین کی موجودی گردش اور سالانہ گردش کا تناسب عطا دکی سایہ سے محروم کی مثال زمین کو بننے سے دوست ہے۔ **وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ دَحْلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبِيْحُونَ ۵ (ابنیاءع۵)** رات اور دن کے اختلاف میں اسی لئے اللہ تعالیٰ نے آیات یعنی نشانات پائے جانے کا ذکر فرمایا ہے۔ (آل عمران)

### موافق الجوم کا مطلب

بیکو موقوع الجوم کو  
اللہ تعالیٰ نے شہادت کے طور پر پیش کیا ہے اور فرمایا ہے کہ "قَرَانٌ لَّكَسْمٌ تَوْقِعَكُمُونَ عَظِيمٌ" (الواقعہ ۴۷) اسی مضمون کو اللہ تعالیٰ نے دوسری جگہ بیان فرمایا ہے "وَالنَّجْمٌ إِذَا هُوَيٰ" (النجم) بحوم کے گئے یا زمین کے قریب اُنے کامنظرات کو تو دُمدار ستاروں کا ہی مgom و دکھائی دیتا ہے دُمدار ستارے دو صل سیاروں کی ہی ایک قسم ہے جو سورج کے گرد بہت لمبے پیضوی مداروں پر چلتے ہیں دُمدار ستارا "ہیلی" ۱۹۱۴ء میں ظاہر ہوا تھا اور اب ۱۹۸۷ء میں دوبارہ دکھائی دے گا۔ ۱۹۳۱ء میں ایک عظیم دُمدار تارہ ظاہر ہوا تھا جس کے سری ہی کا قطر دس لاکھ میل تھا اور دم تقریباً بیس کوڑی میل ہی تھا۔ چھوٹے چھوٹے دُمدار تارے دوسریں کے ذریعہ سال میں کئی یاد رکھنے میں آئے ہیں گر موقوع النجوم اور والنجم اذ اھوی کا ذکر ہو فرآن مجید میں ذکر ہو اس سے مراد اس سے بھی ذیادہ ہم و اقوات کی طرف اشارہ ہے۔ اس سے مراد کہکشاںی نظام کے اندر کسی بہت بڑے ستارے کا تیز رد قراری سے سورج کے قریب ہو کر گزندہ ہا

ہیں۔ سطح زمین سے قریباً ایک سو کیلو میٹر بلندی پر بی جی حالات کے سبب یہ خت گرم ہو جاتے ہیں یا ان تک کہ پھل کے بخارات میں تبدیل ہو جاتے ہیں۔ اسی فضائیہ بی حضہ گویا اس زیر دست یوچھا ڈکوجذب کر لیتا ہے۔ شہب پہلی رات بھی کچھ نظر آتے ہیں مگر ادھی رات کے بعد زیادہ تعداد میں نظر آتے ہیں۔

سیاروں کا ذکر فرآن مجید نے ان کی ظاہری مخصوصی نقل و حرکت کے حوالہ سے کیا ہے۔

**فَلَا أُقْسِمُ بِالْجَنَّسِ ۚ الْجَوَارِ الْكُنْسِ ۵ (النکوبیہ)**

یہاں سیدھا چلتے چلتے الٹا چلتے یعنی رجعت قہقہی کے مرتکب نظر آئے داے سیاروں کا ذکر ہے۔ اس نقل و حرکت کی طرز سے نظام شمسی کی نسبت پر روشی پڑتی ہے۔ سورج کے گرد سیاروں کے مار بیضوی ہیں اور بعض دفعہ زمین اور دوسرکوئی سیارہ اپنے اپنے مدار پر ایک ہی سمت میں جا لیتے ہوئے ہیں اور زمین دوسرے سیارے سے آگئے مل جاتی ہے۔ اہل زمین کو اس وقت یوں معلوم ہوتا ہے کہ گویا سیارہ تھم کو الٹا چلتے لگا ہے یعنی رجعت قہقہی زمین اور سیارہ کی نسبت رفتار کا تیجہ ہے۔ سیاروں کی طرف ایک بالواسطہ اشارہ دوسری بیکو بھی آیا ہے۔ فرمایا۔ **أَلَّمْ تُرَدِّدُ إِلَى رَبِّكَ كَسْفَ مَدَّ الظَّلَلِ ۚ وَلَوْ شَاءَ لَمْ جَعَلَهُ سَاكِنًا شُقَّ حَعَلَ الشَّمْسَ عَلَيْهِ وَلَيْلًا ۚ ثُمَّ قَبَضَهُ اللَّيْلَ قَبْصًا تَسْبِيْحًا (الفرقان ۴۷)** یہاں اللہ تعالیٰ نے سایہ کے پھیلاؤ کو ایک رجعت قرار دیا ہے اس امر کی اہمیت سیارہ عطا دکیے حالات مشاہدہ کرنے والے ارضی ہوتی ہے۔ سیارہ مذکور سورج کے قریب سب سے چھوٹے دار پر گردش کرتا ہے اور اس کا ایک ہی معین رُخ، ہمیشہ سورج کی طرف رہتا ہے جس کی وجہ سے

اختیار کر گئے۔ پھر اگر کویا کہ اگر تاد یعنی میخی تھیں زمین نے زمین کو پیدا من شکل میں بکردا دیا۔ (النبار) اسی امر کا ذکر ایک اور بیکھر کے اس طرح فرمایا کہ۔ ”خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ فِيْعَيْنِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا وَالْمَقْرَفِ فِيْالْأَرْضِ وَرَأَيْسِيَ آنَ تَهْبِيْدَ وَكُفُورَتَ فِيْهَا هِنْ حَكْلٌ دَّا بَيْتٌ“ (النَّمَاء) یعنی پھر اول کا دیکھ نہیں کوں کی روک تھام کے لئے تھا۔ زمین کے جن چار ادوار کا سوہنہ تم سجدہ میں اور پر کے دو دوں کے علاوہ ذکر کیا گیا ہے وہ زمین پر جزندگی کے نشوونما سے تعلق رکھتے ہیں۔ یہ ایک علیحدہ مضمون علم طبقات الارض کے ماتحت قابل ذکر ہے۔

**اجرام فلکی میں زندگی** | زمین کے علاوہ دوسرے اجرام فلکی میں زندگی کا اظہار فلکیات کا ایک معرکہ الارام موضوع ہے۔ قرآن مجید نے ایک بدلہ فرمایا ہے، ”وَصَنَّ أَيْتَهُمْ خَلْقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ فِيْمَا يَتَّقَنُ فِيْهَا مِنْ دَّا بَيْتٍ“ (الشوریٰ) یعنی آسمانوں اور زمین دوں میں چوپائے یا زمین پر اپنے وائے جانو دیستے ہیں۔ سیارہ مرتبت کے متعلق ثابت ہے کہ اس کے قطبین پر برف پائی جاتی ہے پس پانی جو زندگی کی بینا دی ہے وہاں موجود ہے اگر زمین پر بھی ایک وقت آیا ہے کہ اس پر بجھی غریب نوعیت کی مخلوق آباد تھی جن کو *مَهْدَهِنَّ لَهُ وَغَيْرُهُ* کے نام دیئے جاتے ہیں۔ ان جانوروں کے ڈھانچے آثارِ قدیمہ میں سے ملتے ہیں۔

**سات زمینیں** | **گُرّة** ارض کے متعلق قرآن مجید کی ایک اور آیت قابل غور ہے فرمایا ”هُنْ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَّمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ“ (الصالح) یعنی پرانے مفترین نے اس سے زمین کے سات طبقات مراد نہیں ہیں جو پیاں کے

ہے۔ یہ واقعہ انسان کے وجود سے اربوں سال قبل کا ہے جب اس بہت بڑے ستارے کی آمد کی وجہ سے سورج میں ایک ذہنی دست، سیجان پیدا ہوا اور اس کا بہت طریقہ تقدیر جزو کی شکل میں نہودار ہوا جو فوہار ستارے کی کششی تقلیل کے باعث تھا۔ اسی ہیجانی کیفیت میں موجود ہیں سے کویا کہ ایک باندھ کی شکل میں مادہ بہت دُور یعنی اربوں سیل تک تکل گی۔ فوہار دستارہ تو گزندگی میں مکر مسح کا یہ بھپڑا ہمہ حقہ سوہنے کے لئے بیضوی مدار پر بھکر لگا۔ کہ دُڑوں سال کے وصہ میں یہی مادہ سورج ہی کوئی کھو بیٹھا اور سیارہ کی شکل میں نہودار ہوا جو ابتدا میں آگرہ میں کے بھگے تھے مگر قدرتِ رفتہ مختلف اتفاقی مالتوں میں سے گزندگی میں بھی موجود ہو گئے اور بھروسہ شکل افتاب گئے۔ اور اسی کے تجھے میں دوسرے سیاروں کی طرح کُرّة ارض بھی معرضی و وجود میں آیا۔

قرآن مجید میں دوسری بدلہ ذکورہ یا امضاوں کی تصدیقی ہوتی ہے چنانچہ سورج کی سجدہ میں الش تعالیٰ تخلیق کر کے ارض کا ذکر فرماتا ہے۔ یہاں الش تعالیٰ فرماتا ہے۔ زمین کی پیدائش دُڑوں میں ہوئی۔ پہلے دُور کی کیفیت اس سے ظاہر ہوتی ہے کہ جب الش تعالیٰ اگے زمین کی فضاء کی درستی کا ذکر فرماتا ہے تو اس کے لئے بھی دُو دُور ہی قرار دیتا ہے۔ ابتداء میں ”وَهَلْ خَان“ کی کیفیت تھی۔ پس زمین کی تخلیق کا ابتداء ذُور ہی ایک کُرّة ناد کا قوام تھا۔ دوسرے دُور کی کیفیت کے متعلق فرمایا ”وَقَبْلَ فِيْهَا دَّا بَيْتٍ هِنْ فَوْقَهَا وَبِرَاعَتِهَا وَقَدْ رَفِيْهَا أَتُوَّتِهَا فِيْ آدِيْعَةِ آيَارِهَا سَوَاءَ لِلْسَّائِلِيَّتَهُ“ یعنی دوسرے دُور کی ابتداء پھاڑوں کے وجود سے ہوئی۔ زمین نیم سیال حالت سے جب مکمل طور پر بھروسہ شکل اختیار کرنے لئے تو دیا و کے توازن کے لئے زمین کے بعض حصے پھاڑوں کی شکل

ریڈیو کی آذانِ دنیا کے ہر گوشے میں پہنچا ممکن بنتا ہے ہیں۔ دریہِ حارت اور دن گیس کے غلاف سے ٹھنڈا شروع ہوتا ہے مگر ۳۲ سے ۵۰ میل کے علاوہ میں پھر کم ہونا شروع ہوتا ہے۔ اس کے بعد سلسلہ ٹھنڈا ہے یہاں تک کہ ارضی فضاد کے اختتام پر ۱۱۸ لم درجہ فارن ہیئت تک چاہیچا ہے۔ ارضی فضاد کی بندیوں کے متعلق ہی اللہ تعالیٰ نے فرمایا وَجَعَلْنَا الْمَسَمَّاءَ سَقَاءً مَحْفُوظًا (ابرار ۷۴) اس کی صداقت اور پر کے بیان سے ظاہر ہے۔

### اجرام فلکی میں سطح

ایک نہایت دلچسپ موضوع بحث آجکل میں السیارات سفر ہے۔ قرآن مجید میں بھی اس موضوع پر ارشادات ملتے ہیں۔ چنانچہ فرمایا: "نَمَعْشَرُ الْجِنِّ وَالْأَرْضِسِ رَأَتُ اسْتَطَعْتُمُ أَنْ تَنْفَدُ وَأَمِنَّ أَقْطَارًا لِلْسَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ فَانْفَدُوا طَلَّا تَنْعَدُ وَلَنَّ الْأَيْسْلَطِنِ" (الجن ۷۴) یعنی اسے جن و اس کے گرد اگر تم میں طاقت ہے تو آسمانوں اور زمین کی حدیں پھلانگ جائیدگ مگر تم ایسا کہتیں سکو گے سوائے اس کے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے تمہیں نصرت حاصل ہو۔

آجکل نگہستان اور امریکہ میں ایسی سو سائیاں موجود ہیں جو جاندے ہیں پہنچنے بلکہ مزدح کا سفر اختیار کر نیکے پر گلہ بنادہ ہیں اور اس سلسلہ میں ماکٹس ایجاد کئے جائیں ہیں جن کے ذریعہ ایسا سفر اختیار کرنا مقصود ہے۔

قرآن مجید نے ایک اور جگہ فرمایا:-

"وَرِمَنْ أَيْتَهُمْ مَلُوكُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْتَ فِيهِمَا مِنْ دَآبَتْ وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ" (الشوری ۷۴)

یہاں اللہ تعالیٰ نے مختلف اجرام فلکی کی مخلوق کو جمع کرنے کا بھی ذکر فرمایا ہے۔ مگر یہ تقدیری ہی کہ انکس طرح

پھلکوں کی طرح تبتھیں۔ زیادہ قرین عقل۔ مختصر میں کہ جبرا فیاض طبقات ہیں مگر ایک واضح قرینہ یہ ہے کہ زمین سے پیدا ہونے والی فضاد کا وجود سیع سو ہزار کے مقابل اس جگہ مراد لیا جائے میں آیت کے معنے یہ ہوں گے کہ امیر تعالیٰ کی ذات نے ہی سات آسمان اور زمین میں سے ان کی مانند بنائے لطف یہ ہے کہ ارضی فضاد کے مذکورے ہوئے طبقات بھی سات ہیں۔ اول ٹروپوسفیر جو اوپر میل بلندی تک محدود ہے۔ یہ حمہ جانداروں کی ذندگی کے لئے میں متناسب درجہ حرارت اور مقدار مختلف گیسیوں کی رکھتا ہے۔ اسی میں بادل چلتے پھرتے ہیں۔ اس حصہ میں دو جگہ حرارت اور پر کی طرف بند بیج کم ہوتا جاتا ہے۔ اس کے بعد STRATOSPHERE شاعری سطح تک پہنچنے پر ہیلک ثابت ہو سکتی ہیں۔ اسی حصہ میں درجہ حرارت بیکار رہتا ہے۔ پھر اوزون گیس کا طبقہ آتا ہے۔ اس حصہ میں ابتدائی آفیاتی شعاءں (Cosmic Rays) جذب ہوتی ہیں جو زمین کی سطح تک پہنچنے پر ہیلک ثابت ہو سکتی ہیں۔ یہ آفیاتی شعاءں آجکل طبیعتی تحقیقات کا اہم موضوع ہیں۔ ۰-۴ میل بلندی سے ۲-۸ میل بلندی دو اہم پہلے فضاد کے مشاہدہ ہیں آتے ہیں۔ ایک تو سودیم اور آسیجن کا وجود ہے جس کی وجہ سے صبح کا ذب کی روشنی اور آرورا کے عجیب و غریب نظائرے معرض وجود میں آتے ہیں۔

دوسرے پر قدرات کا ایک سلسلہ یہاں سے شروع ہوتا ہے۔ اسیجن بھی یہاں اپنی شکل بدلتی ہے اور جو ہری آسیجن میں جاتی ہے۔ جس کی وجہ سے سورج کی بہت شعاءں اس میں جذب ہو جاتی ہیں۔ اسی جگہ پر شہب کا مقام فنا ہے۔ چھٹا اور ساتواں طبقہ پھر پر قدرات کے دو طبقات ہیں جو دن کے وقت الگ الگ اور دن کہ ایک سلسلہ شکل اختیار کر لیتے ہیں۔ یہ مونٹز ال ذکر طبقات

الْأَرْضِ مِنْ غَيْرِ الْأَرْضِ مِنْ وَالسَّمَوَاتِ وَبِرْزَوْا بِلِلَّهِ  
الْوَاحِدِ الْمُفَهَّارِ (بِرْزَوْا بِلِلَّهِ) رُوحانی دُنیا گویا کہ  
نمازیں اور دنیا انسان ہوتا ہے اور دس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ  
کے واحد اور قہار ہے وہ کا احساس ہوتا ہے۔ اس احساس  
کا کامل ظہور حیات الآخرت میں مقدر ہے بیس آسمانوں اور  
زمیں کے مضمایں ظاہری اور دو دو روحانی دلوں اعتماد سے  
قرآن مجید میں مذکور ہی۔ ضرورت یہ ہے کہ قرآن مجید اور  
مطابع قریبتوں کو بیجا طور پر جاری رکھنے کی عادت ڈالی جائے  
تاکہ ایمان کو تحریر کی چاہتی حاصل ہو۔ اور اللہ تعالیٰ  
کا مقرر کردہ مقصد پیغمبر ﷺ انسانی بدرجہ اتم پورا ہو۔  
ان کو وسعت نظر اختیار کرنا ضروری ہے۔ اسی کے بغیر  
روحانی نندگی کی تکمیل ناممکن ہے۔ اسی لئے اللہ تعالیٰ  
نے مطابع عقدت پر قرآن مجید میں ذکر دیا ہے۔

قُلِّ اُنْظُرُوا مَا ذَادَ فِي السَّمَوَاتِ  
وَالْأَرْضِ ۖ (بُونس غ)

زمین و آسمان کی پیدائش بہت بڑے اسلام کی عامل ہے۔  
انسان کے لئے سارا خدا نہ علم اللہ تعالیٰ نے کھلی کتاب کی  
شکل میں رکھ دیا ہے اب اسے پڑھنا انسان کا کام ہے۔  
علم کے موجودہ دُور کی ترقی کے باوجود اگر لوگ تابیکی میں  
وہنا پسند کریں تو یہ منتظر الہی کی خلاف ورزی ہے۔  
لَخَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ مِنْ أَكْبَرِ  
مِنْ خَلْقِ النَّاسَ مِنْ وَلِكِنْ أَكْثَرُ  
النَّاسَ لَا يَعْلَمُونَ ۖ (المؤمن غ)

## مکتبہ القرآن

ہم اسے ذریعے سے آپ ہر قسم کی مذہبی کتابیں طلب فرمائیں  
ہیں۔ ہم عرف ممالک سے بھی علمی و ادبی کتابیں منگولے کا انتظام  
کر لیتے ہیں۔ آپ ہم کتابیں خود کر تعاون فرمائیں ہیں۔  
مینہج مکتبہ القرآن دیوبند

ظاہر ہر ہر کی اشتراکی ہی بہتر جانتا ہے انسان کی بہت اور  
پرواز تکمیل قابل داد ہے۔ اللہ تعالیٰ نے چاندا و سوچ کی  
تحریر انسان کی خاطر قرآن مجید میں بیان کی ہے (سُوچہ بِرَبِّیمْ)  
مگر یہ تحریر کی دلکشی کی ہو سکتی ہے۔ ایک تو یہی کو نظامِ شرمندی انسان  
کے وجود کے لئے مناسب حالات پیدا کرتا ہے۔ وہ سرے یہ  
کہ چاندا و سوچ کی دو شیخی سے انسان کو براہ راست فائدہ  
حاصل ہوتا ہے۔ بچری بھی کہ انسان سوچ کی دو شیخی اور  
حرارت کو منعی ضروریات کے لئے حاصل کرنیکی جد و ہبہ میں  
ہے اور بہت عذیب کامیابی حاصل بھی کر سکتا ہے۔ یا تو خوبیا کہ  
ضمون کے پہلے حصہ میں ذکر کیا جا چکا ہے انسان نے سوچ  
کے اندر عنصر کے قلب میہیت کے عمل کو آلات سائنس کے  
ذریعہ جا بچا ہے اور اب اسی اصول پر ایتم بھی اور ایٹھی طاقت  
پر مبنی مقید استعمالات کو معرفت و وجود میں لا پڑھا ہے۔  
مگر چاند کی تحریر کے معنی ضروری نہیں کہ چاند کا سفر اختیار  
کر سکنا بھی ہو۔ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ۔

قرآن مجید میں آسمانوں اور زمین کا ذکر دو حفاظی  
مضایں بیان کرنے کے لئے بھی اکثر آیا ہے۔ ایک تو یہی  
فرمایا۔ وَسَادِعُوا إِلَيْهِ مَعْفَرَةً مِنْ تَرْبِقَمْ وَ  
جَثَثَةً عَرْضُهَا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ ۖ (آل عمران غ)  
مون کی جنت زمین و آسمان کی تمام وسعتوں میں پھیلی ہوئی ہے۔  
اسے ہر طرف اللہ تعالیٰ کے نشانات جلوہ گر نظر آتے ہیں۔  
حضرت پیغمبر مسیح موعود علیہ السلام نے کیا خوب فرمایا ہے سہ  
کس قدر ظاہر ہے فواد میدار الانوار کا

بن رہا ہے سارا عالم آئینہ البصار کا  
ہے مجب میادہ قریب قدرت کا پیارا ہر طرف  
جس طرف دیکھیں وہی رہ ہے تو یہ دیدار کا  
پیغمبر خود شدید موجہ تری مشہود ہے میں  
ہر ساتے میں تم اشائے تری چکار کا  
پھر ایک بیگ اشتراکی فرماتا ہے: "بِوَقْرَبِيَّ

# اس وریں

نتیجہ فکر حاصل دراج نہذراً محدث حب. ظفر موصف

آئندہ آنے والی بیشتر نسلیں انشاء اللہ تعالیٰ سلام کی ہم خوش میں آنکھ کھولیں گی۔ اس وقت شاید تاریخ کی وحدت گوانی کئے بغیر ہم اسے موجودہ ماحول کا تصور ان کے لئے ناممکن ہو اسی سے اس دوڑکا (جس میں ہم دینِ حق کو پھیلانے کی وجہ وہد کر رہے ہیں) ایک ہلکا سامان اگر (اُن نظم میں کھینچنے کی کوشش کی گئی تاکہ مسند ہے..... ظفر

## علوم و فنون

پڑھتا ہے فلاطون کے کوئی باری مقالات اور دھن ہے کسی کو کہ کرے سیر میوادت میں عالم دُنیا سے نیات و جمادات کچھ کم نہیں اس وریں سامنے کے کمالات شہروں کو دھنکتیں جو بھی انہیں یہ رات

کہتا ہے کوئی لیلی و مجنوں کی حکایات کوئی بھا نکتا ہے بیرونی کیا می خرینے تو فلسفہ و شعر میں یکتا نے زمانہ گو علم میشیت میں نئے باب کھلے ہیں ذرود کوہے انسان نے ایم میں یوں حالا

## مذہب

کچھ بائیں میں کچھ تقصی ہیں کچھ گہنہ رسمات پھر بندیں پنڈت نے تراشانے میالات باذیکھ اطفال ہی مسراں کی آیات دیران مساجد ہیں پا آباد حسرا بیات صوفی ہے گفتارِ طسماتِ کرامات

دنیا کے مذاہب کی حقیقت کو نہ پوچھو تو نہ ہے کلیسا کا رسول روس میں لیکن اسلام ہے تکمیلِ تمتا کا ذریعہ زاہد سے ہر اک رمز ہے نہت میں زیادہ ملا ہے فقط کہنے والیات کا بندہ

## سیاست

یاں ٹھی میں ٹوٹ کے نبی ہی وزارات ہیں عہدہ و کری و خطاب اسکی فتوحات

ہیں اہل سیاست کے عجیب کھل نیارے گدی کے تحفظ کی اسے فنکر ہے لاحق

دیتا ہے کوئی ان کی تلی کو بیانات  
ہر چند جو سیدھے ہیں پسند ہیں خیالات  
ہوتے ہیں سوالات تو ملتے ہیں جوابات

پھر تاہے کوئی لیکے غریبوں کی شکایات  
اُنٹے نظر آتے ہیں ہمیں بحث میں ان کی  
اقوام میں کچھ دبطنیں اس سے سوا اور

## معاشرہ

ہر ٹک میں گوینکڑوں میں میر عمارات  
یاں بہمنہ تن پھرتے ہیں باذاریں ہیبات  
اسی بھی کسی دو دیں دیجی ہے مساوات  
دو طرف مصائب یا آفات پر آفات  
حورت میں کہاں ہیں جوہی عحدت کی علامات  
ئیں آج کے انسان کے نزدیک خرافات  
ہے ظلم و بدی تیکی و احسان کی مکافات  
ہر روز بھڑے کرتے ہیں فتنے و فادا  
مئیں ہی چلے جاتے ہیں نیزل کے نشانات

دنیا میں غریبوں کو میسٹرنیں گھٹیا  
و ان محل و کھوا بے کے ہے فرش کی زینت  
لے پیر فلک تھی بتا ہے نجھنے تیری  
افلاں نرم وال پا اخلاق کا فلاں  
ازادی نسوانی ہے کہ بربادی انسان  
اخلاق کی تعلیم نصیحت کی یہ باتیں  
اس دو دیں احسان فراموش ہیں اکثر  
مذہب یا سیاست بھی حکومت بھی وطن بھی  
ہیں دنیں خیر سے یہ قافتہ پہنچے

## تعلیع اُمیدا!

بے چشمہ جیوال نہیں اس دو دیں کی طمانت  
ہمیت کو قوی رکھتی ہیں جہدی کی بشارات  
چھوٹے گی سحر اور گت رجاتے گی یہ رات

حالات تو مخدوش نظر آتے ہیں لیکن  
آفات کا اک کوہ گر ان راہ میں ہوتے  
اک وزیر تاریک فضاد چھٹ کے رہیں گی

اک چیز ظفر مانگنے آیا ہے الی ! پہنچ وہ عطا ہو تو کے اور کوئی یات

کردار کے دریا میں ہو گفار کا دھارا  
ہر یات پر قادر ہے تو انہے ترقیات

سلہ ڈاکٹر اقبال سے تدوین جمال کی معدودت کے ساتھ جس نے کہا ہے : " حق یہ ہے کہ یہ پیشہ جیوال ہے یہ طمانت "

# حضرت مسیح ناصری کے حواری یہودیوں کی طیکسلا میں آمد

## سر جان مارشل کی کتاب کا ایک اقتباس

### قدیم کتاب "توما کے اعمال" پر ایک نظر!

(از جانب شیخ عبدال القادر رضاحب۔ لاہور)

”گونڈو فارس“ کے دریاد میں آئے۔ اس س کہانی کی تفصیل یہ ہے کہ یسوع مسیح کی صلیبی موت کے بعد ۲۰ دیوں نے قریبہ ڈالا تو قوم حواری کا نام ہندوستان کے مشن کے لئے تکلار پہنچ توما کو کہا گیا کہ وہ ہندوستان کے لوگوں میں جائے اور انہیں کی بشارت اُن تک پہنچائے۔ لیکن تو ما حواری ہندوستان کے مشن پہنچانے کے لئے رضا مند نہ تھے۔

اس دوران میں حضرت مسیح ناصری اُن پر خود ظاہر ہوئے۔ اپنے توما کو اپنے غلام کے طور پر جان نامی ایک سوداگر کے پاس فروخت کر دیا جسے شہنشاہ ”گونڈو فارس“ نے طیکسلا سے شام میں اس غرض کے لئے بھیجا تھا کہ وہ ایک قابلِ حمادتی انہیں اپنے ساتھ لائے پہنچائے جان کی محبت میں تو ما حواری سمندر کے راستے سے ہندوستان پہنچے۔ گونڈو فارس نے اپنے محل کی تعمیر کے سلسلہ میں ایک متعین کیا۔ اور ضرورتی سرمایہ بھی مہیا کر دیا۔ اس کے بعد

سر جان مارشل مخدوہ ہندوستان میں آثار قدیمی کے ڈائریکٹر ڈیزیل تھے۔ انہوں نے سالہا سال کی حصائیوں کا دیکھار ڈستائیں کیا ہے۔ قدیم طیکسلا کی کھدائی بھی انکی نگرانی میں ہوئی۔ طیکسلا کے آثار قدیمی پر ان کی تحقیق کا حاصل تین ضخیم جلدیوں کی صورت میں ہمارے سامنے ہے۔ یہ کتاب آکسفورد ڈینیویو سٹی لندن کی طرف سے ۱۹۵۱ء میں شائع ہوئی۔ اس کتاب میں ”توما کی ۲۰ مد ہندوستان“ کے عنوان کے پیچے سر جان مارشل بھتھتے ہیں۔

”شمال مغربی ہندوستان کے شہنشاہ ”گونڈو فارس“ (۱۹۵۱ء میسوی) کے نام سے مغربی دنیا مدت سے شناختا ہے۔ اسی شہنشاہ کے زمانے کے کتبے اور سکے تواب برآمد ہوتے ہیں لیکن اس سے بہت عرصہ پیش تر تو ما حواری کے اس مشن سے لوگ اقتدار تھے۔ جو ہندوستان میں اس نے سر انجام دیا ہیا ان لڑپچھر میں تیسری صدری میسوی کے بعض صحیفے ”اعمالِ حواریاں“ کے نام سے شہتے ہیں جن میں یہ کہانی درج ہے کہ توما حواری طیکسلا میں

گونڈ و فورس کے آثار تو میکسلا سے برآمد ہو چکے ہیں۔ اس کے بھائی جاد کے متعلق بھی بعض آثار ملتے ہیں۔ چنانچہ سر جان مارشل لکھتے ہیں۔ بعض خاص سکوں پر گونڈ و فورس کے نام کے ساتھ ایک دوسرے حکمران "جودا" یا "جودانا" کا نام ملتا ہے۔ یہ سکے اس نام سے تعلق رکھتے ہیں جب گونڈ و فارس الحبی "ار قنگن" کی بادشاہت میں ایک ماتحت حکمران تھا۔

ماہرین آثار قدیمہ کا یہ خیال ہے کہ ہو سکتا ہے۔ کہ "جودا" دراصل "جاد" ہی ہو۔ یہ سیمی روایات میں گونڈ و فارس کا بھائی ظاہر کیا گیا ہے۔ "جاد" اور "جودا" ایک ہی وجود تھے یا الگ الگ، اس کا بیصل مشکلات سے خالی نہیں۔ لیکن مجموعی سیاست سے میں یہ نظر آتا ہے کہ بات درست ہے کہ "جودا" اور "جاد" ایک ہی ہیں۔ اسی طرح حاسیثہ میں لکھتے ہیں:-

"اسی طرح خود سستی ریکم خط میں ایک قیمتی گوہر پر "جادس" نام لتا ہے۔ جو کہ یہ نے سنتھے میں چار سدھ (پشکلادھی) میں برآمد کیا۔" (میکسلا از سر جان مارشل بلدا اول ص ۶۲، ۶۳ و حاشیہ)

مزید آں سر جان مارشل نے اپنی کتاب میں جو سینی کی نسبت دی ہے اس میں بھی ۳۰ عیسیوی کے آگے یہ نوٹ موجود ہے کہ اس سال مقدس تو ماہنشاہ گونڈ و فارس کے دربار میں پاریاپ ہوئے۔

## ہندو فلسطین کے تجارتی تعلقات

سر جان مارشل ثابت کرتے ہیں کہ چہلی صدی عیسیوی میں ہندو فلسطین میں تجارتی تعلقات پائے جاتے تھے۔ بدھی اور بھری تجارت ان دونوں ملکوں میں جاری رکھتی۔ ایک بیکر لکھتے ہیں:-

شہنشاہ کی ذوبی ہم رہودہ ہو گیا۔ مقدس تو ماہنشاہ روپیہ جو کہ محل تی تعمیر کے مسلمانی اسے دیا گیا تھا اور خدا میں غربا میں تقسیم کر دیا۔ جب بادشاہ واپس لوٹا اور اس نے روپیہ کے صرف کے متعلق پوچھا تو مقدس تو ماہنشاہ دیا کہ (یہ درست ہے کہ) میں نے زمین پر آپ کے لئے کوئی محل تیار نہیں کیا۔ لیکن (لیقین جانیتے کہ فردوس میں آپ کے لئے آپ ہی کے دلیل ہوتے) سرمایہ سے محل تیار ہو چکا ہے۔ بادشاہ اس پر بہت غضبی کہ ہوا اور اس نے مذکور تو ماہ کو بلکہ اس سے ناسے ہا لے جان سو دا گر کو بھی قیدیں ڈال دیا۔ اس کے بعد یوں ہوا کہ بادشاہ کا بھائی جاد و فات پا گیا۔ وہ جب فردوس میں داخل ہوا۔ اس نے دیکھا کہ ایک خوبصورت محل اس کے بھائی "گونڈ و فارس" کے نام سے وہاں تعمیر شدہ موجود ہے۔ اس سے بتایا گیا کہ یہ محل اس روپیہ سے تعمیر ہوا ہے جو تو ماہے شہنشاہ سے لیکر غربا میں تقسیم کیا۔ اس نظارہ کے بعد بادشاہ کے بھائی جاد کو دوبارہ نہندگی دی گئی (دراصل یہ ایک کشمنی نظارہ تھا۔ ناقل) اس نے اپنے بھائی شہنشاہ گونڈ و فارس سے اس نظارہ کا ذکر کیا۔ میں کا نتیجہ یہ ہوا کہ تو ماہ اور جان درہا ہوئے اور بادشاہ اور اس کا بھائی دو نوں جلقہ مگوں عیسیا نیت ہو گئے۔

لہ بعض محققین کا خیال ہے کہ وہ باقاعدہ طور پر میتیں داخل نہیں ہوتے تھے ہاں معمول ضرور ہو گئے تھے۔ وہ سیاست کو رد اداری سیاست اور سیاست کی کاہے دیکھتے تھے۔

جد اصل فارسی حکومت اور یہود کی ان علاقوں میں بحیرت دو نوں باعث اس زبان اور اسکے رسم خط کی ترویج کئے تھے۔ فارسی حکومت میں اس زبان کو سرکاری حمایت حاصل ہتھی اور یہود کے ذریعہ یہ زبان اور اس کا رسم خط حکومت میں مقبول ہوا۔

اس وضاحت کے بعد ظاہر ہے کہ تو ماہاری کو اور اس کے بعد حضرت مسیح ناصری کو ان علاقوں میں تبلیغ کیا ہے زبان کی سہولت موجود تھی۔ کیونکہ ان کی زبان آرامی ہتھی بخوبی یہاں بھی رائج تھی۔ ان کی قوم بھی یہاں آباد تھی اور ہندوستان اور فلسطین میں بڑی اور بھرپور رہنے والے لوگوں کا آنا جانا بھی رہتا تھا۔

## کتاب "توما کے اعمال" پر ایک نظر

قديم میسائی لڑپھر میں توما کی آمد ہندوستان کا ذکر موجود ہے۔ سرجان مارشل نے اس سلسلہ میں تیری صدی گی کی ایک کتاب توما کے اعمال (Book of the Acts of Thomas) کا حوالہ دیا ہے۔ یہ کتاب ڈاکٹر ایم۔ او۔ جہیں کے مرتب کردہ مجموعہ "دی اپا کرف فل تیوٹشٹا میٹ" میں شامل ہے۔ اس کتاب میں پہاں توما کی آمد ہندوستان کا ذکر ہے وہاں حضرت مسیح ناصری کے ہندوستان آئے کا اشارہ یعنی ملتا ہے۔ یہ تسلیم کیا گیا ہے کہ اصل توما کی کتاب ذیادہ تر ان خطوط پر مشتمل تھی جو مقدس تومانے ہندوستان سے لکھتے تھے۔

ڈاکٹر گیورڈن کو جنوبی مصر کی خانقاہ سے جنہی قدمی نسخیات ملے ہیں۔ ان میں سے ایک کتاب کا نام "رسولوں کی تعلیم" ہے۔ ڈاکٹر گیورڈن کا خیال ہے کہ یہ رسالہ دوسری صدی مسیحی کے اوائل یعنی سال ۳۰ میلے کے قریب لکھا گیا۔ اس کتاب سے معلوم ہوتا ہے کہ مقدس تومار رسول نے ہندوستان سے ایڈیسیہ کی سڑیاں لکھیں گے کوچند خطوط دروانہ کئے تھے۔ چنانچہ اس کتاب میں مرقوم ہے۔

"شمال مغربی ہندوستان اور شام و فلسطین میں اس زمانے میں تجارتی تعلقات پائے جاتے تھے۔ یہی کی شہادت ہمیں بگرام (کابل کے پاس) اور ٹیکسلا سے ملتے والے آثار قدیم خصوصاً شیخی کی مصنوعات سے ملتی ہے جو کہ شام و فلسطین سے یہاں برآمد ہوئیں" (کتاب ٹیکسلا سائیٹ ص ۲)

## مشترک آرامی زبان اور آرامی رسم خط

وہ صرف یہ کہ پہلی صدی عیسوی میں ہندوستان میں تجارتی تعلقات مستحکم تھے بلکہ فلسطین میں بوج زبان اور برم خط اس زمانے میں رائج تھا وہ مجاز زبان یعنی آرامی اور اس کا رسم خط ٹیکسلا اور شمال مغربی ہندوستان کے دو کے مقامات پر بھی رائج تھا۔ چنانچہ آرامی زبان اور آرامی زبان کے رسم خط میں ٹیکسلا سے ایک کتبیہ برآمد ہوا ہے جس کا فوٹو اس کتاب میں شامل ہے۔ (ملاطہ ہو جلد سوم پلیٹ نمبر ۲۳)

یہاں یہ واضح رہے کہ آرامی زبان سارے مشرق میں اس زمانہ میں انٹرنشنل عیشیت اختیار کر چکی تھی۔ سرجان مارشل لکھتے ہیں کہ یونانکہ شمال مغربی ہندوستان فارسی بادشاہوں کی نسلکت میں شامل رہا۔ ان کی زبان اور رسم خط بھی آرامی تھی اس لئے۔

"اس ذریعہ سے آرامی رسم خط یہاں رائج ہوا بلکہ اس میں کوئی سُشبیہ نہیں کہ کسی حد تک آرامی بولی بھی ٹیکسلا اور شمال مغربی ہندوستان کی مقامی آبادی میں استعمال میں لائی جاتی تھی" (ٹیکسلا جلد اول ص ۱)

سرجان مارشل کے نزدیک شمال مغربی ہندوستان میں آرامی زبان اور رسم خط کا باعث فارسی حکومت تھی مگر

کے حالات پر مشتمل دس میلدوں میں جو تاریخ تیار کی گئی اس میں کتاب تو ماکے اعمال کے ان حصوں کو جتنیں وہ الحاقی سمجھتے تھے اور پوچھا فارق عادت امور پر مشتمل تھے حدف کر دیا گیا۔

(ملاحظہ ہرودی اپاکرشن نیوٹن مٹامنٹ ص ۲۶۲)

پادری بیکت الشد صاحب احمد۔ اسے کتاب "تو ماکے اعمال" کے متعلق لکھتے ہیں۔

"ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ کتاب اصل کتاب نہیں ہے ..... ڈاکٹر کارل شٹ کی صائب رائے درست ہے کہ شٹھہ کے قریب کسی ناستک مصنف نے اصل "تو ماکے اعمال" کی کتاب کو یک دیگر کتب موصود کی شکل اور موصود اعمال کے ڈھنپ کے مطابق کر کے اس کو ناستک خیالات کی اشاعت کا وسیلہ بنایا۔

پس ہمابے خیال میں مقدس تو ما رسول کے اعمال کی کتاب دراصل پیلی صدی کے آخر یاد و سری صدی میں موجود تھی۔ اور یہ نہایت نسلب ہے کہ یہ کتاب یا تو ان خطوط پر مشتمل تھی جو مقدس رسول نے خود اپنے مبارک ہاتھوں سے ہندوستان سے لکھتے یا ان خطوط کی بنیا اور ان لوگوں کی زبانی بیانات پر مشتمل تھی جو ایڈیس سے اگر آپ کی صحت بارکت سے (ہندوستان میں) فیض یاب ہوتے تھے۔ یہ اصل کتاب اب مٹا ہو گئی ہے اور اس کی جگہ ایک ایسی کتاب ہے لی ہے جس کے مصنف نے چند تواریخی ناموں اور معتبر دیوتوں کو یک ایک افسانہ لکھا ہے۔" (مقدس تو ما رسول ہندوستان ص ۲۸-۲۹)

"رسولوں کی وفات کے بعد ہلکیا اول میں رہبر اور عامل موجود تھے۔ اور جب تک نہ مدد سے انہوں نے خوام انس کو وہ تعلیم دی جو انہوں نے رسولوں سے پائی تھی۔ انہوں نے اپنی وفات پر اپنے شاگردوں کے سپرد وہ تمام یا تین کو دین جو انہوں نے رسولوں سے پائی تھیں۔ اور نیز وہ خطوط بھی جو عقول سے یہ وشم سے اور نہ سونے نے شہر ووم سے یہاں نہ افسوس سے اور مرتضی نے سکندریہ سے۔ اور انہیاں نے فرگیہ سے اور لو قان نہ مقدار سے اور یہوداہ تو ما نے ہندوستان سے بیسجھتے اپنے شاگردوں کے سپرد کر دیئے۔ ..... ہندوستان اور اس کے تمام موبوں نے جو دُورہ سمندر کے ساحل تک پھیلے ہوئے ہیں یہوداہ تو ما کے رسولی ہاتھ سے کھاتنے حاصل کی جو اس ہلکیا کار رہبر اور عامل تھا جو اس نے وہاں قائم کی تھی۔ اور جن کے درمیان وہ خدمت لگداری کا کام کرتا ہے۔"

(Dr. Wright's edition of Ancient Syria's Documents P. 171)

یہ خطوط تھے اور کچھ زبانی روایات تھیں جن کی اساس پر کتاب تو ما کے اعمال بعد میں مرتب کی گئی۔ یہ اصل کتاب زمانہ قدیم سے فائدہ ہو چکا ہے۔ موجودہ تو ما کے اعمال اصل کتاب نہیں بلکہ اس کی بکھری ہوئی ایک شکل ہے۔ موجودہ کتاب میں بلے سر و پا فارق عادت امور اور افسانوی افسوگھی اصل کر دیا گیا۔ چنانچہ ہلکیا میں زمانہ قدیم میں بھی یہ کوشش ہو چکی ہے کہ اس کتاب کو الحاقیات سے پاک کیا جائے۔ چنانچہ قریب اعلیٰ میں بابل کے بیشپ "ابدیا لش" کے نام پرخواریں

یہ سارا واقعہ ظاہر نہیں کرتا کہ حضرت مسیح ناصری اذین پر موجود تھے۔ لیکن اس واقعہ سے پہلے یہ ذکر ہے کہ حضرت مسیح ناصری تو مپر خواب میں خاہر ہوتے۔ اس کے معاً بعد آپ کی ظاہری موجودگی کا ذکر صاف خاہر کرتا ہے کہ اصل واقعہ سے توجہ ہٹانے کے لئے یہ خواب مکھڑا کیا۔

در اصل واقعہ یہ ہے کہ حضرت مسیح ناصری اور تو ما خواہی اکٹھے ہندوستان کے سفر پر روانہ ہوتے۔ تو ما خواہی سفر کے قابل نہ ہے۔ چنانچہ تو ما کا یہ نفرہ درج کتاب ہے کہ۔

”یہ جسم کی کمزوری کے باعث سفر نہیں کر سکتا۔“

حضرت مسیح ناصری نے دیکھا کہ جہان کو ایک قابلِ مہماں کی تلاش ہے۔ وہ شاہی انتظام میں ہر قسم کی آسائش و سہولت سے اُسے منزلِ مقصود پر پہنچا دے گا۔ اب اپنے تو ما کو بطور غلام کے جہان کے ہاتھ فروخت کر دیا۔ تاکہ تو ما پہلے ہندوستان میں جا کر آپ کے مشن کے لئے راستہ صاف کر دیں اور بعد میں آپ پہنچ جائیں۔ یعنی مقام پر یہ معاہدہ ہو۔ کتاب تو ما کے اعمال سے معلوم ہوتا ہے کہ وہاں سے سمندر نزدیک تھا۔ چنانچہ تو ما کو آپ نے جہان کی معیت میں ہندوستان پہنچ دیا۔ آپ بعد میں ہندوستان پہنچتے ہیں۔ کتاب تو ما کے اعمال کا مندرجہ ذیل اقتیاس اس سلسلہ میں قابلِ خدھ ہے۔

”جب تو ما کو یادتاہ گندو فورس کی ملکت میں رہتے ہوئے کچھ عوض ہو گیا اور بہت سے لوگ ہدایت پا گئے تو یوگا ہے کہ ایک رات کو رسول سو گیا تو

”خداوند مسیح اس کے پاس آیا اور اُسکے سر ہاتے کھڑا ہو کر کہنے لگا ”تو ماعلیِ انصبح اٹھ کر ان سب کو بعدِ عبایت دے اور مشرقی سڑک پر چلا جا کیونکہ تیرے جلنے سے

انکشافت کی روشنی میں الگ اس کتاب کے واقعات کو پرکھا جائے تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ حضرت مسیح ناصری صلیب پر گوت نہیں ہو سکتے تھے اذن اسماں پر گئے بلکہ خواریوں کے اندر موجود ہے اور بھرمند وستان میں بھی آپ کا آنے کا اشارہ ملتا ہے۔ اس کتاب کے شروع میں لمحاتے ہے۔

”ہندوستان سے ایک سو داگر آیا ہوا تھا جس کا نام جہان تھا۔ اس کو یادشاہ گنڈا فورس نے بھیجا تھا تاکہ ایک معمار غلام خرید کر لائے۔ یہو عیسیٰ نے اس کو دوپہر کے وقت مسٹی میں پھر تے دیکھا اور پوچھا کیا تو معمار غلام خریدتا چاہتا ہے؟ اس نے جواب دیا کہ ہاں۔ خداوند نے فرمایا میرے یاں ایک غلام ہے۔ جو معمار ہے اور جس کو میں فروخت کرنا چاہتا ہوں۔ یہ کہہ کر آپ نے تو ما کی جانب اشارہ کیا جو دو کھڑا انتظام آپ نے ڈیڑھیر چاندی کے عوض اس کو پیچ دیا اور ایک دستا ویز الجھدی ... یہ دستا ویز تیار ہو گئی تو مسیح نے تو ما کو جہان کے حوابے کر دیا۔ جہان نے تو ما سے دریافت کیا کہ کیا یہ تھا تیرمالک ہے؟ رسول نے جواب دیا ہاں میرا آقا یہی ہے۔ چنانچہ دوسرے روز تو ما جہان کے ہمراہ بھری جہاڑ کے ذریعہ ہندوستان کے سفر پر دواہ ہو گئے۔ (لکھا اپا کر فشن نیو ٹائمز ”کتاب تو ما کے اعمال“)

اس تقدیر پر غور کیجیے۔ واقعہِ صلیب کے بعد کا یہ واقعہ ہے جب کہ نصاریٰ کے نزدیک حضرت مسیح ناصری اسماں پر بیٹھے ہوئے تھے۔ لیکن یہاں حضرت مسیح ناصری بیضی نقیب موجود ہیں۔ جہان کے ساتھ تو ما کا سو دا طے ہوتا ہے، دستا ویز لکھی جاتی ہے۔ تو ما کو سپر دکیا جاتا ہے۔ کیا

خواریوں کی معرفت مشرق و مغرب میں مفادی چیزیاں ۔

(ملاحته ہولہ سی ڈائیز میٹریک ڈورشن ص ۱۱۲)

اس عجائب ازت میں ہی ”خواصیوں کی صرفت کا یہ کرایکا گیا  
انقدر سے خام یعنی معاشر نہ بات حادث ہے کہ یعنی جسی  
اس منادی میں شریک ہے۔ لیکن اخفاک کے رانہ کی  
حصصت ملکی بس کے باعث آں قیام کے امثال ”میں اعتراف ہے  
ستریتیں ناصری کی ظاہری موجودگی خاذ کر لیا نیا وہ  
ابغض جنگ اکتشفی رنگ ہے دیا گیا۔ بعد میں آنے والے  
لوگوں نے اس کتاب میں اپنے عقائد کے پیش نظر ایسا رنگ  
ہوا کہ آپ کی ظاہری موجودگی کے ذکر پر آپ کو وہی  
جسی خواصی دیے گئے۔ لیکن یاد ہے۔

”ہم نے دنیا کو مختلف حصوں میں تقسیم کیا  
تاکہ ہم میں سے ہر ایک اس خطے میں بھائے احمد  
اس قوم کی طرف روانہ ہو جہاں خداوند ہم  
کو بھیجے ۔“

اس سے حضرت یحییٰ کی موجودگی خاہر ہے۔

مزیدیر آن کتابت توما کے اعمال کے بعد نہیں تھیں میں  
یہ ذکر ہے کہ حضرت مسیح ہندوستان میں گوئند فارسی کے  
اعتنی کی شادی میں شرک تھے۔

(Acta Thomae, Ante-Nicene Christian Library, Vol. xx 46)  
تاریخ کی مشہود کتابیں و ختم المحتفیں فہما ہے کہ  
یہ دشمن سے حضرت مسیح، تحریت کر کے ہاں فتحیں بیٹا گئے اور  
آپ کے ساتھ آپ کی والدہ، مخلصوں، یعقوب اور توما  
خواری ہتھے۔ (جلد ایکس ۱۳۲ و سے ۱۳۳)

بہت سے لوگ ہر چیز پاہ دھوندیں گے:

## (دی ایاکر فل نیو ٹسٹا منٹ ٹھٹھا ٹھٹھا)

اب اس اعتباں کو دیکھتے۔ یہاں بھی پہلے دا قدر کی طرح  
یہی ناشہ پیدا کیا گیا ہے کہ یہ ایک سخا ب خدا۔ درستی یہ  
کوئی سخا ب نہیں تھا حضرت سیخ تاضری جو نکل خود شماں میں  
یہ پسخ گئے اسلئے آپ نے تو ماں کو جزوی ہندیں بیخ دیں یہ کہ  
یہاں کے نوگوں کے لئے آپ کا وجود کافی تھا۔

سوسودہ پریح کے مفروہ و مدد و تحریر کے نہز لوگوں کی حضرت  
میسیح ناصری کے ۱۹۱۴ تقویاتِ ملاقات کو خواب کا زندگی دینیتے کی  
کوشش بہت پڑا ہے۔ اس زمانہ کے لوگ اسلامی چیزوں  
نہیں۔ وہ من حکومت کے اندر رہتے ہیں۔

کے مطابق حضرت پیغمبر ناصری کو صدیق شیخ نامی کی تیاری کیا تھی۔ اس کے شناگر کو دو اعلیٰ خطوط پر بیرونی کیتے گئے تھے۔ پس پہ صدیق پر فوت ہنسیا ہوتے زندہ اُنہاں کی لئے گئے اور اسی اس نامیں کے اس باطن عشرہ میں تبلیغ کے کام پر مامور ہیں۔ اگر وہ اپنا الحدودیتے تو وہاں ظاہر تھا کہ لوگوں یا حواریوں کی وسیع سازش سے رونم حکومت کا ایک صدیق ملزم کیا جائیا گیا۔ خود کیجیئے اصل ہذا قدر یا ان پر لانے میں کتنی مشکلات تھیں۔ یہی وجہ ہے کہ پولوس رسول سے پیغمبر فی ملاقاتات کو ایک کشفی رنگ دیا گیا (امال بادی) حالانکہ بعض عققین اب تسلیم کرنے ہیں کمی ملاقاتات ظاہر میں ہوتی تھی۔ جب کہ حضرت پیغمبر و ائمہ صدیق کے بعد دشمن ہمگئے تھے۔ جس ملاقات کے تسبیح میں پولوس آپ ایمان لا یا چنانچہ پولوس نے بھی اپنے خطوط میں ایک جگہ یہ اشارہ کیا ہے کہ یہ ملاقاتات اسی قسم کی تھیں جیسی قسم کی ملاقاتات دوسرے تواریوں کو واقعہ صدیق کے بعد تضییب ہوتی۔ یعنی ظاہر میں ملاقاتات ہوتی تھے کہ کشف میں۔ (کہ تھیوں نہ ۔ ۱۵)

اسی طرح مرقی کے آخر میں بعض مسترد تشویلیں ہیں ریجارت  
یا فی جاتی ہے کہ دا فنہ رصلیب کے بعد خود مسیح نے بھائی پڑھ

## علماء کو ہندوستانی مسلمانوں کے بڑے سے نئے اعتراف نہیں

فاضل جگان تحقیقاتی مدارس پنجاب لکھتے ہیں:-

”ہم نے مختلف علماء سے یہ سوال کیا کہ پاکستان میں میلبوں کے ساتھ ہبھرت کے معاشرات میں مسلموں سے مختلف سلوک کیا جائے تو کیا علماء کو اس امر پر کوئی اعتراف ہو گا کہ دوسرے ملکوں میں مسلمانوں کے ساتھ بھی ایسا ہی پہنچا دو رکھا جائے۔ اس سوال کے جوابات ذیل میں درج کئے جاتے ہیں:-

مولانا ابو الحسن سید محمد احمد قادری صدر جمیعت العلماء پاکستان:-  
”سوال کیا آپ ہندوؤں کا جو ہندوستان میں اکثریت کھٹے میں یوں تسلیم کریں گے کہ وہ اپنے ہاں ہندو دھرم کے ماتحت ملکت قائم کریں؟

جواب:- بھی ہاں۔

سوال:- اگر اس نظام حکومت میں منوشاہر کے ناتحت مسلمانوں سے ملچھوں یا شوادروں کا سامسلوک کیا جائے تو کیا آپ کو کوئی اعتراف ہو گا؟

جواب:- بھی نہیں:-

مولانا ابوالا علی موردو دہی:-

”سوال:- اگر ہم پاکستان میں اس شکل کی اسلامی حکومت قائم کریں تو کیا آپ ہندوؤں کو بھی احیات دیتے گے وہ اپنے دستور کی انبیاء دینے مذہب پر کھیں؟

جواب:- یقیناً بھکھا اس پر کوئی اعتراف نہ ہو گا کہ حکومت اس نظام میں مسلمانوں سے ملچھوں اور شوادروں کا سامسلوک کیا جائے۔ ان پر مدد کے قوانین کا اطلاق کیا جائے اور انہیں حکومت میں حصہ اور ہبھرت کے سوچ قطعاً نہ دیتے جائیں اور حقیقت یہ ہے کہ اسوقت بھی ہندوستان میں صورت حالات یہ ہے۔“

امیر شریعت سید عطاء الرحمن شاہ بخاری:-

”سوال:- ہندوؤں میں کتنے کو ہر مسلمان آباد ہیں؟ جواب پچاڑ کو ہو جو

ظاہر ہے کہ وغیرہ الصفا کے صفت نے یہ بیان فرمائی لڑکیوں سے اخذ کیا۔ عیسائی لڑکیوں سے ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ حضرت پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم تو ما کو سے کہ مدد و نیز میں گئے جو کہ نصیبین کا دوسرانام ہے۔ Dr. Cureton. Ancient Syriac documents Vol 22 : 141

نصیبین ہندوستان کے سفر میں راستہ میں پڑتا ہے۔ اس تاریخی شہادت سے واقعہ کی اصل صورت یعنی معلوم ہوئی ہے کہ سفر ہندوستان میں تو ما تو اور آپ کے ہمراہ تھے آپ کو جب معلوم ہو گا کہ جاتان تو ما کو مدد کی اور شکل کے دستے ہندوستان سے جانے پر آمادہ ہے، آپ نے تو ما کو اس کے ساتھ بھیج دیا اور نو دبھی خشکی کے راستے ہندوستان پہنچ گئے۔ وہاں سے آپ نے تو ما کو جنوبی ہندوستان میں بھیج دیا اور شمالی ہندوستان میں اسرائیلی اسیا طاعشرہ میں آپ نے کام مژو رع کر دیا۔

عیسائی مردیت کے سرطاً بقیہ تھا مسٹنہ علیہ میں ۲۳ سال کی تسلیمی جدت و جہد کے بعد مالکا پور (مدراس) میں شہید ہوئے۔ اسی مقام پر آپ کا مزار آج بھی مرتبت خلائق ہے۔

ان تمام بیانات اور شہادتوں سے ثابت ہے کہ چونکہ ہندوستان میں بھی اسرائیل موجود تھے اور حضرت کیمی کا بھی اسرائیل کی طرف جاتا ہندوستانی آپ کے ہندوستان کا اپنے مشن کی تکمیل کیتے لازمی تھا۔ چنانچہ آپ ہندوستان تشریعت لائے اور اخواز کا حصہ اگر تاریخی شہادتوں اُم شار قدمی اور انجیل و ایسا سے ظاہر ہے کہ آپ اپنے مشن کو پورا کر کے ہندوؤں کے خلائق و کشیری می وفات پاک محلہ خاتیار سرینگر میں مدفن ہوئے۔

یہ تمام واقعات قرآن مجید کی آیت و آیات و مہماں ایلی دبوکہ ذاتِ قرآن پر مدعیوں کی کھلی کھلی تصدیقی ہیں۔ صدق اللہ العلیٰ العظیم +

ٹھہر سوال:- کیا آپ کو اس امر پر اعتراف ہو گا کہ ان پرمنہ کے قوانین عالم کے جائیں میں کے ماتحت ایسیں کوئی شہری حق حاصل نہ ہو گا اور ان سے ملچھوں

# مسلمان کی تعریف

## جماعتِ مسلمان ہے یہ ایک مسٹر ہے ملکِ عالمِ دین کی تازہ تہذیبات

”ہر وہ شخص جو پنجگانہ نماز ادا کرتا ہے مسلمان ہے خواہ وہ کوئی بھی شرطیہ رکھتا ہو۔ مولا نا نے کہا کہ تحقیقاتی عدالت میں کسی عالمِ دین کو مسلمان کی تعریف کرنا نہیں آئی حالانکہ حدیث کی رو سے مسلمان وہ ہے جو حدیث مَنْ صَلَّى صَلَّا تَنَا وَ اسْتَقْبَلَ رَقْبَلَتَنَا وَ اَكَلَ ذَبَيْحَتَنَا پر عامل ہے۔ اس موقع پر انہوں نے تمام علماء کو جاہل قرار دیا۔ ایک شخص نے اٹھ کر کہا کہ قادر یا نیا

ہم ذیل میں فواداتِ پنجاب کی تحقیقاتی عدالت کی رپورٹ کا وہ حصہ درج کر رہے ہیں جو علماء کے ان بیانات پر مشتمل ہے جو انہوں نے مسلمان کی تعریف کے متعلق عدالت میں دیتے تھے۔ اس حصہ سے فاضل بھروسے مختصر بیان کسی بھی ظاہر ہیں لیکن اس حصہ کے پڑھنے سے پہلے ہم آپ کے سامنے ایک بُکے اہم حدیث عالمِ دین کا تازہ ترین بیان پیش کرتے ہیں، جس میں انہوں نے حدیث نبوی کے رو سے جماعت احمدیہ کو مسلمان قرار دیا ہے اور اپنے اس فتویٰ کا علی الاعلان ذکر فرمایا ہے۔

لاہور کے ہمدرشیوں کے ہفتادہ اخبار الاعظام میں لمحات ہے کہ:-

”پنجاب کے مشہور اہم حدیث خاندان کے چشم و چراغ مولانا محبی الدین الحسینی ایں اے وہ جنل خسیل پوتیاں ضلع لاہور کا ذرہ فرمائے ہیں۔“

اس ذرہ کی رپورٹ میں لمحات ہے کہ جناب مولانا محبی الدین صاحب لکھوی نے فرمایا:-

بیان کیتی ہے جن کی تکمیل سے کسی شخص کو مسلم کہلانے کا حق حاصل ہو جاتا ہے اور یہ تعریف اس اصول پر مبنی ہوئی چاہئے جس کے مطابق کوئی شخص کی اصلاح کی تعریف کی حاتمی ہے تجویز بلا خطرہ ہو۔

مولانا ابو الحسن اللہ محمد احمد قادری صدر جمیع العلماء پاکستان:-

»سوال مسلم کی تعریف کیا ہے؟

جواب۔ اقل وہ توحید الہی پر ایمان و رکھتا ہو۔

دوم۔ وہ پیغمبر اسلام کو اور تواریخ اسلام سے

سے بیان کو خدا کا سچا نبی مانتا ہو۔

سوم۔ اس کا ایمان ہو کہ پیغمبر اسلام صلیع

انبیاء میں تحریکی نبی ہی (خاتم الانبیاء)

چہارم۔ اس کا ایمان ہو کہ قرآن کو اور ترقیت

نے بذریعہ اہم پیغمبر اسلام صلیع

پنجم۔ کیا۔

ششم۔ وہ قیامت پر ایمان و رکھتا ہو۔

سوال۔ کیا تاریک صلوٰۃ مسلم ہوتا ہے؟

جواب۔ سچا ہے ماری۔ لیکن متکرر صلوٰۃ مسلم نہیں ہوتا۔

مولا (۱) محدث علیہ صدر جمیع العلماء۔ اسلام

۔۔۔ اور پاکستانی:-

”اللہ۔ امداد اور کوئی مسلم کی تعریف کیجئے۔

پنجم۔ وہ شخص مسلم ہے جو (۱) قرآن کریم کی

رکھتا ہو اور (۲) رسول اور صلیع

کے ارشادات پر ایمان و رکھتا ہو۔

ہر شخص جو ان دو مشرطوں کو پورا

کرتا ہے مسلم کہلانے کا حقداد ہے۔

کے باوجود یہ جواب کا کیا خیال ہے جبکہ وہ اگر حدیث پر بھی عامل ہیں؟ مولانا نے فواؤ جواب دیا کہ وہ مسلم ہیں۔“

(الاعظام لا ہو ۲۶ نومبر ۱۹۷۶ء)

اب آپ پاکستان کی فیڈل کورٹ کے موجودہ چیف جسٹس جناب محمد شمسیر معاویہ اور ہائیکورٹ کے نجی جواب ایم۔ آئر۔ کیا فرمائے افذا نامی ملاحظہ فرمائیں۔ لمحتہ میں۔۔۔

”پیشہ بنیادی طور پر ایم ہے کہ فلاں شخص مسلم ہے یا غیر مسلم اور سی و جبکہ کہ ہم نے اکثر ممتاز علماء

سے یہ سوال کیا ہے کہ وہ ”مسلم“ کی تعریف کیا۔

اگر یہی ملت کے ہے کہ اگر خلافت ترقیوں کے سلما۔۔۔

امددوں کو کافر تھے میں تو ان کے ذہن میں صرف

اگر فہیلے کی وجہ بالکل روشن ہوں گی بلکہ وہ

”مسلم“ کی تعریف بھی قطعی طور پر کسی کو کوئی نکار کریں گے۔

لیکن ایک شخص بیدخواہ کو بتا ہے کہ فلاں شخص یا جو

دائرۃ الاسلام سے خارج ہے تو اسی سے اذم

آتا ہے کہ دعویٰ کرنے والے کے ذہن میں اس

امر کا واضح تصور موجود ہو کہ ”مسلم“ کس کو کہتے

ہیں۔ تحقیقات کے اس حصہ کا تجویز بالکل اطمینان

نہیں تکالا۔ اور اگر ایسے سادہ معاملے کے سلسلے

بھی ہمارے علماء کے داخلوں میں اسی فتنہ

شذوذیہ کی موجود ہے تو آسانی سے تصور کیا جائے

ہے کہ زیادہ تجھیہ معاشراتی کیستھے۔ اس کی

اختلافات کا کیا حال ہو گا۔ ذیل میں یہ ”مسلم“ کی

تعریف ہر عالم کے اپنے الفاظ میں دفعہ کرتے ہیں۔

اس تعریف کا مطابق ایک کرنے سے پہلے ہرگواہ کو وہ شخص

طور پر تھجادیا گیا تھا کہ آپ وہ قلیل سے قلیل تراوٹ

بُشِّر کرتا ہے۔"

فتی محمد ادیس، چامدہ الشرفیہ تبلیغیہ لائبریری۔  
سوال۔ اذ را و کرم مسلمان کی تعریف کیجئے۔

جواب۔ لفظ "مسلمان" فارسی کا لفظ ہے۔

"مسلم" کے لئے فارسی میں جو لفظ مسلمان

بولا جاتا ہے اس میں اور لفظ موسیٰ

میں فرق ہے۔ میرے لئے یہ نہ ممکن

ہے کہ میں لفظ موسیٰ کی مکمل تعریف

کر سکو۔ کیونکہ اس امر کی وعہت

کے لئے بچہ شمار صفتیات درکار ہیں

کہ موسیٰ کیا ہے۔ جو شخص اللہ تعالیٰ

کی اطاعت کا اقرار کرتا ہے وہ

مسلم ہے جس کو توحیدِ الہی، رسالت

نبیاء اور یوم قیامت پر ایمان

رکھتا چاہیے۔ جو شخص اذان یا قرآنی

پر ایمان نہیں رکھتا وہ دائرۃِ اسلام

سے خارج ہو جاتا ہے۔ اسی طبقہ بے شمار

دیگر امور بھی ہیں جو مہاتم نبی کیم کے

ہم کو تواریکے ساتھ پہنچے ہیں میں مسلم ہونے

کے لئے ان سب امور پر ایمان لانا

ضروری ہے۔ میرے لئے یہ قریب قریب

نا ممکن ہے کہ ان تمام امور کی مکمل

فہرست پیش کروں ۴

حافظ اکفایت حسین۔ ادارہ تحقیق و تحریق شیعہ۔

سوال۔ مسلمان کون ہے؟

جواب۔ جو شخص (۱) توحید (۲) نبوت اور

(۳) قیامت پر ایمان رکھتا ہے وہ

مسلمان کہنا نے کا سعیدار ہے۔ یعنی

بیانی عقائد ہیں جن کا اقرار کرنیوالا

اوہ اس کے سے اسی سے نہ ہو: مفتی

وہ را اگر سیز زیادہ ٹالی کی مفتی ہے

نہیں ۵

ہو لانا الہ الا علی ۶، وہ دی میرے ۷ یا اور ۸، اصل مجید ۹

"سوال۔ اذ را و کرم مسلم کی تعریف کیجئے۔

جواب۔ وہ شخص مسلم ہے جو (۱) توحید ۱۰

تمام ایجاد ۱۱ (۲) تمام الہامی کتابوں پر

(۳) ملائکہ ۱۲ (۴) یوم الآخرۃ پر ۱۳

ایمان رکھتا ہو۔

سوال۔ کیا ان بالوں کے مخفی نیافی اقرار

کے کسی شخص کو مسلم کہلاتے کا حق و حلال

ہو جاتا ہے اور آیا ایسا مسلم مملکت

جیں اس سے وہ مسلم کیا جاتے گا جو

مسلمان سے کیا جاتا ہے؟

جواب۔ جی ۱۴۔

سوال۔ اگر کوئی شخص یہ کہے کہ مجی ان تمام

بالوں پر ایمان رکھتا ہوں تو کیا کسی

شخص کو اس کے عقیدے کے درجے

پر اعتماد کرنے کا حق حاصل ہے؟

جواب۔ جو یا پچ شرائطیں نے بیان کی ہیں وہ

بنیادی ہیں جو شخص ان شرائط میں کسی شرط پر نکوئی تسلی کرے جاوہ

وہ ائمۃِ اسلام سے خارج ہو جائے سمجھا جائے ۱۵

فازی سراج الدین مفتی ۱۶

سوال۔ اذ را و کرم مسلم کی تعریف کیجئے۔

جواب۔ میں ہر اس شخص کو مسلم کہھتا ہوں

جو کلمہ لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ حَمْدُهُ وَسَلَّمَ اللَّهُ

ایمان کا اقرار کرتا ہے، اور رسول

پاک صلیم کے نفیں قدم پیلپ کردنی

(نوٹ) گواہ کو سمجھا دیا گیا تھا کہ دوسرے اعمال سے وہ ضوابط اخلاقی مراد ہیں جو قرآن حافظ کے معاشرے میں صحیح سمجھے جاتے ہیں)

جواب۔ یقیناً تعلق ہے۔

سوال۔ پھر اپنے شخص کو مسلمان نہیں کہیں گے جو ارکانِ خداورِ مالیٰ پیغمبرِ اسلام پر تواہیان رکھتا ہے لیکن دوسرے لوگوں کی پیغمبری پڑھتا ہے۔ جو اس کے پرد کیا جائے اس کو غائب کر دیتا ہے۔ اپنے ہمارے کی بیوی کے متعلق فتنہ بدھ رکھتا ہے اور اپنے محض سے انتہائی ناشکری کا مرتبج ہوتا ہے؟

جواب۔ ایسا شخص اگر ان عقیدوں پر ایمان رکھتا ہے جو ابھی بیان کر رکھتے ہیں تو ان تمام اعمال کے باوجود وہ مسلمان ہو گا۔

مولانا محمد علی کاندھ صلیٰ داد الشہابہ سیاں کوٹھ ب۔

سوال۔ ازدواج کرم مسلمان کی تعریف کیجیے۔

جواب۔ جو شخص بھی کوئی صلح کے احکام کی تعییں میں تمام ضروریاتِ دین کو بحالاتہ ہے وہ مسلمان ہے۔

سوال۔ کیا آپ ضروریاتِ دین کی تعریف کر سکتے ہیں؟

جواب۔ ضروریاتِ دین ہر مسلمان کو معلوم ہیں خواہ وہ دینی علم نہ رکھنا ہو۔

سوال۔ کیا آپ ضروریاتِ دین کو شمار کر سکتے ہیں؟

مسلمان کہلا سکتا ہے۔ ان تین بنیادی عقائد کے معاطلے ہیں شیعوں اور سیوں کے درمیان کوئی اختلاف نہیں۔ ان تین عقیدوں پر ایمان رکھنے کے علاوہ بعض اور امور ہیں جن کو ضروریاتِ دین کہتے ہیں مسلمان کہلا کا حق دار بنتے کے لئے ان کی تکمیل ضروری ہے۔ ان ضروریات کے تین اور شمار کے لئے مجھے دون چاہیں۔ لیکن مثال کے طور پر میں یہ بیان کر دیتا چاہتا ہوں کہ احترامِ کلامِ اللہ۔ و جو بِ نماز۔ و سببِ روزہ۔ و جو بِ حجج میں لڑائی اور دوسرے یہ شمار امور ضروریاتِ دین میں شامل ہیں۔

مولانا عبد الحامد بدایلو فی صدر تجھیت العلائی پاکستان۔

سوال۔ آپ کے نزدیک مسلمان کون ہے؟

جواب۔ جو شخص ضروریاتِ دین پر ایمان رکھتا ہے وہ مسلم ہے اور پرہیز مسلمان کہلانے کا احقدار ہے۔

سوال۔ ضروریاتِ دین کون کون نہیں؟

جواب۔ جو شخص پنج ارکانِ اسلام پر اور نہادِ رسول پاکِ صلح پر ایمان رکھتا ہے وہ ضروریاتِ دین کو پوچھا کرتا ہے۔

سوال۔ آیا ان پنج ارکانِ اسلام کے علاوہ دوسرے اعمال کا بھی اس بھرے کوئی تعلق ہے کہ کوئی شخص مسلمان ہے یا داؤرِ اسلام سے خالج ہے؟

(۱۰) روزہ رکھتا ہو  
جو شخص ان تمام شرائط  
کو پورا کرتا ہو وہ ایک اسلامی  
ملکت کے پورے شہری کے  
حقوق کا مستحق ہے۔ اگر وہ ان  
میں سے کوئی ایک نہ شرط پوری نہ  
کرے گا تو وہ سیاسی مسلمان نہ  
ہو گا۔ (پھر کہا) اگر کوئی شخص ان  
دس امور پر ایمان کا مختص اقرار  
ہی کرتا ہو تو گواں پیش کرتا ہو یا  
نہ کرتا ہو تو یہ اس کے مسلمان ہونے  
کے لئے کافی ہے۔

حقیقی مسلمان کے لئے فروری  
ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ  
کے تمام احکام پر میں اس طرح ایمان  
رکھتا ہو اور عمل کرتا ہو جس طرح  
وہ احکام وہدایات اس پر عائد  
کرے گئے ہیں۔

سوال۔ کیا آپ یہ کہیں گے کہ حرف حقیقی  
مسلمان ہی 'مرد صالح' ہے؟

جواب۔ بھی ہاں۔

سوال۔ اگر ہم آپ کے ارشاد سے یہ تجھیں  
کہ آپ کے نزدیک سیاسی مسلمان  
کہلانے کے لئے صرف عقیدہ  
کافی ہے اور حقیقی مسلمان بننے کیلئے  
عقیدے کے علاوہ جمل جھی فروری  
ہے تو آپ کے نزدیک ہم نے آپ  
کا مفہوم صحیح طور سے سمجھا ہے؟  
جواب۔ بھی نہیں۔ آپ میرا مطلب صحیح طور پر

جواب سوہ اتنی بے شمار ہیں کہ ان کا ذکر  
بے حد و غیرہ ہے۔ میں ان ضروریات  
کو شمار میں کر سکتا۔ بعض ضروریات  
دین کا ذکر کیا جا سکتا ہے مثلاً صلح اور  
صوم وغیرہ۔  
مولانا امین احسن اصلاحی:-  
”سوال۔ مسلمان کون ہے؟  
جواب۔ مسلمانوں کی دو گروہیں ہیں۔ ایک  
سیاسی مسلمان دوسرے حقیقی  
مسلمان۔ سیاسی مسلمان کہلانے کی  
غرض سے ایک شخص کے لئے ضروری  
ہے کہ

(۱۱) توحید اہلی پر ایمان رکھتا ہو۔

(۱۲) ہمارے رسول یا کوئی حکومت ایشیان

ما نہ ہو یعنی اپنی زندگی کے

متعلق تمام معاملات میں انکو

آخری سند تسلیم کرتا ہو۔

(۱۳) ایمان رکھتا ہو کہ ہر خبر و شنز

اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے۔

(۱۴) روزِ قیامت پر ایمان رکھتا

ہو۔

(۱۵) قرآن مجید کو آخری الہام الہی

لیکن کرتا ہو۔

(۱۶) مکمل معلمہ مکاری کرتا ہو۔

(۱۷) ذکوٰۃ ادا کرتا ہو۔

(۱۸) مسلمانوں کی طرح مناز

پڑھتا ہو۔

(۱۹) اسلامی معاملات کے ظاہری

قواعد کی تعییل کرتا ہو۔

ہو ہو دوسرے نے پیش کی ہیں تو  
ہم کو مسٹر طور پر دائرہ اسلام سے  
خارج قرار دیا جائے گا۔ اور اگر  
ہم علماء ہیں سے کسی ایک کی تعریف  
کو انتباہ کر لیں تو ہم اُس عالم کے  
نتدیک اسلام نہیں گے لیکن۔  
دوسرے نام علماء کی تعریف کے  
رو سے کافر ہو جائیں گے ہے۔

(دیپورٹ تحقیقاتی عدالت اردو ص ۲۲۱-۲۲۲)

### حضرت یا فی مسلم احمدیہ کا اعلان

”ہم اس بات پر ایمان لاتے ہیں کہ خدا تعالیٰ نے ہم کو فی  
عبود نہیں اور نبی نہ حضرت جعل مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم، اس کے  
رسول اور رقائق الْ خیابر ہیں اور ہم ایمان لاتے ہیں کہ ملائکت حق، اور  
حضرت جہاد حق، اور روزِ حساب حق اور رحمت حق اور جہنم حق ہے۔ اور  
ہم ایمان لاتے ہیں کہ جو کچھ اعلیٰ جعل شانہ نے قرآن شریعت میں فرمایا  
ہے اور جو کچھ بھائیے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے وہ سب  
بجا خوبیان مذکورہ بالا حق ہے۔ اور ہم ایمان لاتے ہیں کہ چونکہ اس  
شریعت اسلام میں ایک ذرہ کم کرے یا ایک ذرہ زیادہ کرے یا ترک  
فرائض اور اباحت کی بنیاد پر لے وہ بے ایمان اور ایمان سے بگشہ  
ہے اور ہم دینی جماعت کو نیحہت کرتے ہیں کہ وہ پیچے دل سے اس  
کلمہ طیبہ، پر ایمان رکھیں کر کا اللہ اکا اللہ محمد رسول اللہ  
اولماں کا پورا ہوں۔“ (ایام صبح ص ۷۷-۷۸)

یہی سمجھے سیاسی اسلام کے معاٹ  
یہی بھی عمل ضروری ہے۔ یہ مطلب  
یہ ہے کہ اگر کوئی شخص ان حقیقتاً  
کے مطابق عمل نہیں کرتا جو ایک  
سیاسی اسلام کے لئے ضروری  
ہی تو وہ سیاسی اسلامیوں کے درجہ  
سے خارج ہو جائے گا۔

سوال۔ اگر کوئی سیاسی اسلام ان باتوں  
پر ایمان نہ رکھتا ہو جن کو آپ نے  
ضروری بتایا ہے تو کیا آپ اس  
شخص کو نہیں دین، کہیں لے گے؟  
جواب۔ بھی نہیں۔ میں اسے سجن سے عمل  
کہوں گا۔“

حدا بھی احمدیہ زبادہ کی طرف سے  
جو تحریری ایمان پیش کیا گیا اسی میں اسلام کی تعریف  
یہ گئی ہے کہ مسلم وہ شخص ہے جو رسول پاک  
مسلم کی امت سے تعلق رکھتا ہے اور کلمہ طیبہ  
پر ایمان کا اقرار کرتا ہے۔

ران متحده و تریکیوں کو جو علماء نے  
پیش کی ہیں تب پیش نظر رکھ کر کیا ہماری طرف  
سے کسی تبصرے کی ضرورت ہے۔ پھر  
اس کے کہ دین کے کوئی دو عالم بھی  
اس بنیادی امر پر متفق نہیں ہیں، اگر  
ہم اپنی طرف سے ”مسلم“ کی کوئی تعریف  
کر دیں جیسے ہر عالم دین نے کی ہے  
اور وہ تعریف ان تعریفیوں سے ملتا ہے۔

# قیامِ امر را کامِ سلطنت کے لئے بھرپور عناصر کو قائل قدر کے مرطابیں پرپر کشاں سرائی پھرپری ہے

(از جناب چودھری احمد الدین صاحب پلیدر بھارت)

(۲)

فضلِ الہی ہے ۔  
او سیمان کے لئے جو  
ہاس اور پیغمبر کے  
شکر کی طبقے کے لئے جو  
او ان میں سے بھک  
و ازمع یعنی سماں اس کے  
باختت چینہ تھا ۔

تَهْرَرَ الْفَضْلُ الْمَدِينَ  
وَجَهْشَرَ يَسْلَمَ بَحْرَنَ  
جَمُودَةَ مِنَ الْجَبَرِ  
وَالْأَرْسَقَ الْطَّيْرِ  
فَهُمْ يَوْمَ عَوْنَ  
(۱۸۶۱۲)

ایاتِ فیل سے حضرت سیمان کی حکومت کی ترقی کی  
شان ظاہر ہوتی ہے ۔

(۱) وَلَسْلَيْمَنَ الْوَتْبَحَ (۱) اور یادِ تند کو ہم نے  
عَاصِفَةَ تَجْرِيَ سیمان کے لئے مسخر  
بِأَمْرِهِ إِلَى الْأَرْضِ کر دیا تھا اور اسکے  
حکم سے اس زمین کی طرف چلی ہتھی جسی ہے ۔

(۲) (۱۸۶۱۲)

(۲) وَلَسْلَيْمَنَ الْوَتْبَحَ (۱۸۶۱۲) اور یہ نے ہم کو سیمان  
کے نامی کر دیا تھا جس کی  
سمی کی وجہ ایک بیوی کے  
سفر کے دریافت اور شام  
کا اسیر بھجو ایک اہم  
سفر کے دریافتی دریافت  
کا نام کے لئے ایک اہم  
و بہادر نیمی تھے اور بیوی کے  
کاموں کو ایک زیر فرتو  
کر دیا تھا اور اسکے بعد  
حکم سے اسکے سامنے کام کرنے  
لئے مارہ جان ہر بیوی کو

مَعْدُوْهَا شَهَرُ وَ  
دَوَّاً أَعْجَمَهَا شَهَرُ  
وَأَسْلَنَنَا لَهُ عَيْنَ  
الْقَطْرِ وَرَوْنَ الْجَمِيْرِ  
مَنْ يَعْمَلْ بِسَيِّئَةَ  
يَكْتَبْهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ  
وَمَنْ يَعْمَلْ بِخَيْرٍ  
عَزْلَهُ أَنْفَرَقَ وَمَرْعَةَ  
مِنْ عَذَابِ الشَّعْبَرِ  
يَعْمَلُونَ لَهُ مَائِسَاتٍ  
بِهُوَ شَفَعَةٌ زَيْبَ وَ

(۲) وَلَقَدْ أَتَيْنَاهُ أَوْدَ (۲۱) ہم نے ضرور داد داد  
وَسْلَيْمَنَ عَلِمَاءَ سیمان کو علم دیا تھا  
وَقَالَ الْحَمْدُ لِلَّهِ شکر ہے کہ اس نے اپنے  
مدونہ دلیل ہی سے  
بہتر ہم کو فضیلت  
دی ہے ۔ اور یہ مدونہ  
کا وہی ہے ۔ جو یہاں اور  
ہم کو پرندوں کا علم دیا کیا  
ہے اور ہم رائیک پریز ہم کو  
دیکھنی ہے ۔ یہ نظر کی  
شیخی رائی ہے ۔

مختی اور بیکات والی قبیل کی طرف ہوا میں طیارہ کا جلتا ہے ظاہر کہ تاہمہ کے دُور دراز حوالک میں جہاں انہوں اور جلیں وغیرہ کثرت سے ہوتا تھا۔ تیز رفتار ہوا تی چہار مزدودی ایسا تھا کہ توڑے وقت میں سے آتے تھے اور ایک ماہ میں ٹھوکا طور پر مٹے ہوئے دالا فاصلہ گھنٹوں میں طے کر لیتے تھے۔ حضرت سلیمانؑ کو منطق الطیبریتی پرندوں کے اڈے نے کامل مناص طور پر سکھایا گیا تھا۔ جس کے ذریعہ سے وہ برق رفتار ہوا تیز کرتے تھے۔ تیز اُن کے علاوہ کوڑے پر بڑے آدمیوں کو اُن اُنہوں اہد ہوا تی چہاروں پر مشتمل تھے۔ جن کسی نبی یا بادشاہ کی فوج میں جنگ پیکار کے لئے جو آدمیوں کے ساتھ و قوع میں آتی تھی کبھی شامل نہیں ہوتے اور نہ عام پرندے فوج کا کام دے سکتے ہیں اہد نہ اُن کو فوج میں بھرتی کیا جاتا ہے۔ کوہہ انسانوں کے مقابلہ پر برد آزمائی کریں۔ پس پرندوں کی فوج سے مراد ہوا تی چہاروں کی فوج ہی ہو سکتی ہے۔ آیت مُذکورہ بالا سے ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت اُن دو اور حضرت سلیمانؑ کو علم دیا گیا تھا جس کے ذریعہ شے چیرت تک کام انجام دیتے تھے اور علم ہی کا کرشمہ تھا کہ وہ انسانی ہوا تی چہاروں دیگر مصنوعات کے باتیں میں یہ طور پر کھتے تھے۔ حضرت داؤدؑ کو وہ پچھلانے اور اس کی سامان حرب بنانے کی مکمل سکھائی کی تھی۔ لیکن حضرت سلیمانؑ کے تائیں کے پیشے بھی مل کر تھے جس سے وہ طرودت اور دیگر ضرورت کی پیزیں بنوائے تھے۔

آیت مُذکورہ بالا سے ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت سلیمانؑ کے عہد میں تعمیر کی شی کا علم بھی کمال تک پہنچا ہوا تھا۔ حضرت سلیمانؑ کی پُرفا کہ میرے بعد میرے بھی بادشاہی کسی کو نہ طے اب تک پوری ہوئی ہے اور کوئی بادشاہ ایسا پیدا نہیں ہوا اور نہ کوئی حکومت منصہ نہ پڑا ہے۔ جس نے حضرت سلیمانؑ جیسے چیرت انگریز کام دکھاتے ہوئے حضرت سلیمانؑ کو علم طب اور دوافع کے خواص اور تاثرات

کرنے سے انکار کرتا تھا کہ میرے ہے۔ اس کو یہم جہانے والی آنگ کے عذاب کامزہ چکھاتے تھے۔ وہ شہری قلعے اساؤ کے اور حضوروں جیسے کھانے پیشے کے برق اور ایک جگہ پر پڑی اسٹنے والی بھاری دیکھی بنتے تھے۔

(۲۳) قَالَ رَبُّ اغْفِرْتِي (۲۳) سلیمان نے کہا ہے میرے وَهَبْتُ لِي مُلْكًا میں مجھے گناہوں سے لَا يَنْبَغِي لِلْحَمْدِ محفوظ رکھ اور مجھے ایسی بادشاہی عطا کر کے میرے بعد اور کوئی اس کے لائق نہ ہو۔ تو ہمی بخشنے آئتَ الْوَهَابَ۔ قَسَّخَرْفَالَّهُ الْرِّزْقَ فَخَرِيَ رِبَّا مُسْرِرَةً فَلَا يَنْبَغِي لِلْحَمْدِ اسْتَخْرِيَ رِبَّا مُسْرِرَةً دُخَانَ حَدِيثَ اصْنَابَ وَالشَّيْطَنَ كُلَّ بَنَاءً وَقَنْوَاصَ وَ اُخْرَيَنَ مُفَرَّقَيْنَ شَيْءَ الْأَصْفَادَ۔ (بِبُرْتَابَمْ ۲۳)

قرآن کے متعلق آیت تا مذکورہ بالا ہے۔ آیت مذکورہ بالا کو اسی فرماتا ہے کہ یہم نے باد شد کو سلیمانؑ کے لئے مسخر کر دیا تھا یعنی اس کی سواری کا طیارہ یا تجارتی یا سامان خودا کی لائے کا طیارہ ایسا شدید قسم کا طاقت ور تھا کہ جس طرح بھلی کی دُو کو تند ہوا نہیں روک سکتی اسی طرح اس کی تیز رفتاری میں بھی رکا دشہ پیدا نہیں کر سکتی

پس طبیعت انسیمان زان گیا  
عالیم و دانانشدند و مقتضیاً  
پس طبیب اس جڑی بیٹی کے متعلق حضرت سلیمان  
سے علم حاصل کر کے داتا اور پیشوایتے۔  
پس کتب ہائے طبیبی ساختند  
جسم را ازدیغ می پودا خشتند  
پھر اطباء کتابیں لکھ لیتے تھے اور سیم انسانی کو  
امراض سے بچاتے رہتے تھے۔

(مشنونی دفتر چادر مص ۳۳)

حضرت سلیمان کے عہد میں قرآن مجید کے اس قول کے  
مطابق کہ ”اوْرَثْتَ اَكُلَّ شَكَرٍ“ (ہم کو ہر ایک چیز  
دی گئی ہے) ہر قسم کے نلوم و فنون اور داشت و حکمت اپنی  
انہیں اک پریغ چکی تھی۔ فوٹو کرا فری، وائر لیس اور ٹیلی ویژن  
قہم کی سائنس کے جانتے والے مہارہ کشت اور تریک چارہ  
ان کے دوسرے موجود تھے ہمیز ریکیشت دُور دُر اُن کی  
مشیار کا فوٹو گھر بیٹھے ڈرائیٹر لیتے تھے اور اس کو حاصل کی  
طرح بنادیتے تھے۔

(۱۱) وَلَهَا عَرْشَ عَظِيمٍ (۱) ہر ہر نے کہا ملک سب کا  
وَجَدَتْهَا وَقَوْمَهَا عظیم الشان تھت ہے۔  
يَسْجُدُونَ لِلشَّمَسِينَ میں نے دیکھا کہ وہ اور  
وَنَدْوَنَ اللَّوِ (۲) اسکی قوم کے لوگ خدا کے  
بغیر سورج کے آگے سجدہ  
کرتے ہیں۔

(۱۲) قَالَ يَا يَاهَا الْمَلَائِكَةُ (۲) سلیمان نے کہا۔ اے  
سردار و یتمیں تو کون یا یہ  
کہ قبل اسکے کہ وہ لوگ مسلم  
یا مُؤْمِنٍ مُسْلِمُوْمَینَ ہو کر میرے پاس آئیں ملک  
سما کا تھت میرے پاس آئے  
قَالَ عَفْرُوْنَ قَنَ  
الْجُرْجَرَ آنَا أَنْتَ بِهِ  
جھوں (بڑے آدمیوں میں کے

الہاماً بتاتے گے تھے جیسا کہ مولانا حیال الدین رومی آنے  
اپنی مشہور کتاب مشنونی میں ذکر کیا ہے ہے

ہر صبایع اور ادظیفہ ایں بودے

کا دے در مسجد اقتضیاً ساختندے

حضرت سلیمان نے اپنا فرض صحیح ہو اتفاکہ وہ ہر صبیع  
کو مسجد اقتضیاً میں آتے تھے۔

ہر گیا ہے رسمہ دیدے اندھہ

پس بگفتہ نام و نفع خود بگو

ہر جڑی بولی اور بودے کو مسجد کے احاطہ میں آگا  
ہوایا تے اور کشی حالت میں اس کو کہتے کہ اپنا نام اور  
فوند بناو۔

تو پہہ دار وہی چینا سمت چہ است

تو نیاں برد کے و نفعت بہ کر است

لہ کوئی دوائی ہے۔ تیری کیفیت کیا ہے اور تیر نام  
کیا ہے۔ کس کو تو ہنر پہنچاتی ہے اور کس کو فائدہ؟

پس بگفتہ ہر گیا ہے فصل و نام

کہ من آں راجنم دایں راصحام

پس ہر ایک جڑی بولی اپنا نام اور تاثیر پہنچاتی تھی۔  
اور کہتی تھی کہ میں فلاں شخص کے لئے جان ہوں اور فلاں  
کے لئے موت۔

من مرایں را نہ رم و آں را شکر

نام من ایں است بر لوع و قدر

میں فلاں شخص کے لئے زہر اور فلاں کے لئے شفار  
ہوں۔ قضا و قدر کی تھی پیغمبر اپنے نام ثابت ہے۔

پس سلیمان بادیمان زان گی

شرح کر دے لفغ و خوش لئے گی

پس حضرت سلیمان اس جڑی بولی کے متعلق حکا  
کے سامنے اس کے فوائد و فوائد تفصیل  
بیان کرتے تھے۔

نومبر ۱۹۵۵

اور اپنی دنوں پنڈیوں  
سے کپڑا اور کمپیا میلان  
لے کہا کہ یہ تو محل ہے جس  
کے فرش پر شیشے جوڑے  
ہوتے ہیں (بایا ان کے  
پچھے) تب ملکہ سبا  
نے کہا۔ اسے میرے دب  
میں نے اپنے نقش پر ظلم کی  
میں نے سیدھاں کے ساتھ  
پوکھان لے۔

دہنے والے میں۔

|                |                                            |
|----------------|--------------------------------------------|
| المعنى جعله    | کی تکریر ہوتی ہے کہ بکو                    |
| بیحیث لا یعرف  | ایسا بنادیا جائے کروہ                      |
| وتعريفه جعله   | پچانی نہ جائے اور اس                       |
| بیحیث یعرف     | کی تعریف یہ ہوتی ہے کہ                     |
| (مفردات لا غب) | اسکو ایسا بنادیا جائے کہ<br>وہ یچانی جائے۔ |

(ب) قال إذا غاب المطر (ب) راً غب نے کیا کو طرف  
 خیریت الحفون دعیر کے معنے پلک پشم کاہلنا  
 بـهـ عن الـنـظـر اـذـا  
 کـانـ خـیرـیـتـ الـحـفـونـ  
 مـلـامـهـ الـنـظـرـ وـفـیـ  
 الـعـیـابـ قـوـلـهـ تـعـالـیـ  
 قـبـلـ آـتـ يـرـتـدـ  
 إـلـیـكـ طـرـفـكـ قـالـ  
 الـفـرـادـ مـعـنـاـهـ اـنـ  
 يـاـتـیـكـ الشـیـ مـنـ  
 مـدـبـرـاتـ وـقـبـلـ

بِهِمْ أَنْ يَعْوِذُونَ  
مَقَاءِدَهُ .....  
قَالَ الَّذِي عَنْهُ  
عِنْهُمْ أَنْ يَتَبَرَّأُ  
أَثْيَرَتْ يَهُمْ قَبْلَ أَنْ  
يُرَدَّنَ الْيَمِينَ طَرْدَنَ  
فَأَمْارَ رَأْيَ مُسْتَهْرِئَ  
عَنْهُمْ قَالَ هَذِهِ  
يَوْمَ الْمُكَفَّرِ لِلْمُكَفَّرِ  
أَنَّهُمْ لَمْ يَعْلَمُوا  
أَنَّهُمْ لَمْ يَعْلَمُوا

نہما غریب شدیا فیصل  
آنکہ ستری امیر تکون  
ومن ایڈیتیت کے  
یہ مقدمہ دلت و مکانہ  
جاتا ہے کیبل، مکانہ  
شہر شہریت و قاتل  
کا نہ ہو و اور یہا  
العینمہ من قبیلہ  
کشا مسیحیت و  
... قبیل لہا  
اذ نبیل العترخ و  
شکر احمد مسیحیت  
لیتیہ و مکنفیت  
عن ساقیہا د تعالیٰ  
یا نہ صرخ مسیح  
من قواریہ د قاتل  
زبڑا لیں شکریت  
تفییحی و آسلامت  
مع مسیحیت اللہ

کے فاصلہ کے طے کرے یہی بجز اوقت سنگے اس کے اندر وہ تخت آپ کے سامنے رکھ دوں گا۔ جب حضرت سیمان نہ وہ تخت (اس کا فلوٹ) اپنے سامنے کھڑا دیکھا تو کہا کہ پھرے رب کا فضل ہے۔ اس فلوٹ کو اس طرح نقش کر کے کھڑا سبایا کو دھوکا لگا دیا ہے اور اصل اور عکس ہی تیز کر سکے۔ جب ملک سبایا آئی تو اس کو کہا گیا کہ آپ کا تخت دیسا ہی ہے؟ تو اس نے کہا کہ یہ تو ہو بھوہی کے پھر کہا کہ اس سے پہلے بھی ہم کو (تجزید) کا علم دیا گیا تھا۔ اور ہم نے مان لیا تھا۔ ملک سبایا کے قول سے ظاہر ہوتا ہو کر تخت کا عکس تیزی کر کر اس کو اس معرفت کا سبق سکھایا گیا تھا کہ اس اصل جیزتیں ہوتی اور اصل سکھنے پر اس کی کوئی سختی نہیں ہوتی۔ سورج اصل معبود نہیں ہے بلکہ خدا و نور حقیقی کی تھی کا منظہر ہے۔ یہ تختہ سمجھ کر وہ بھائیوں کو کہی کہ آپ تو گوئی نے عکسی میں کمال کر دکھایا ہے اس نے کہا کہ میں مسے تو پہلے ہی شدایی وحدتیت کو تسلیم کر لیا تھا۔ پھر جب اس نے شیش محل کے فرش کو گھرا پانی خیال کر کے اپنی پنڈلیوں سے پکڑا اور کر لیا اور سیمان نے کہا کہ دھوکہ کھائیے محل کے فرش میں شیشہ بڑھے ہوئے ہی اور پانی ان کے سچے ہوئے ہا ہے تا اس نے کہا کہ میں نے سورج کو جو خدا و نور عالم کے اور کی علوہ گاہ ہے اصل معبود سمجھ کر اسکی پرستش کر کے اپنے نفس پر ظلم کیا ہے اور اب میں آپ کے خدا و نور حقیقی پر دل سے ایمان سے آئی ہوں۔

جب حضرت سیمان کے سامنے تخت کا فلوٹ کھا گیا تو انہوں نے کہا کہ یہ خدا کا فضل ہے۔ اگر ملک سبایا کا اصل تخت اس کی رضا مندی اور علم کے بغیر اٹھا کر فاصلہ اور جایواز طور پر لایا جاتا تو حضرت سیمان کو جو خدا کے بھی تھے یہ کہنے کا حق نہیں پہنچا تھا کہ یہ خدا کا فضل ہے۔ البتہ اس حیرت ناک علی کر شدہ یہ کہ سمجھیے ہے اُفاناً تخت کا صبح نکر لیا گیا وہ یہ فرماسکتے تھے کہ یہ کمال صفت عکسی جو ہم کو

بصغداد میں فتح  
علیاً قسم تطریت  
و قیل بمقدار ما  
یبلع البالغ الم  
نهایت نظرک۔  
(تاج العروس)  
(ج) عفریت بالکسریتیت (ج) عفریت کے معنے ہیں۔  
رساندہ پر ہر ہر نے۔ و  
ہر ایک چیز کو کمال تک  
پہنچانے والا ایسا مرد جو  
معاملات کی گمراہیوں تک  
پہنچ جائے۔ ان معاملات  
میں کامل اور مبالغہ کر سوایا  
اور تیرک۔  
ہبہ نے حضرت سیمان کو آگر بخوبی کملکہ سبایا کا  
تخت بڑا ہالی شان ہے اور کہ وہ اندال کی قوم کے لئے سورج  
کی پرستش کرتے ہیں۔ ملکہ سبایا سورج کا پنا معبود سمجھی تھی میں نے  
سورج کی اس کے دل میں بڑی و قوت تھی اور اپنے تخت کو  
لاشانی خیال کر تھی۔ ان دو چیزوں کو مدنظر رکھتے ہوئے  
حضرت سیمان اس کو اپنی مشہور حکمت اور دو نش میں دل میں  
اٹر کر کے والی حالی تیزی کرنا چاہیا ہے تھے نہ کہ قابل اس کو بلکہ  
بھیجا اور اپنے ہمایہ ملکت کو جن میں بڑے بڑے صاحب  
علم و فن و اہل کشف لوگ تھے۔ کہا کہ تم میں سے کون ایسا  
ہے جو ملکہ سبایا کا تخت لے آئے قبل اس کے کوہ یہاں  
آئے۔ ایک درباری نے جو پڑا زیرک اور تصدیکی (فلوٹ)  
کے مل کا اپر تھا کہا گیا ایک اپنی قیام کاہ سے اٹھنے نہیں  
ہوں گے کی میں وہ تخت آپ کے پاس لے آؤں گا۔ ایک  
درباری نے جس کو کتاب کا علم دیا گیا تھا یعنی صاحب کشف  
یا فلوٹ کے فن میں اکمل تھا کہا کہ میں آنکھ کے جھپٹکے اور جنگلہ

تَبَرَّزَنَا تَشِيدِرَاءَ۔ قوموں کی مثالیں دیکھیم ۲۵  
(۲۵) سمجھایا اور ہم سب کے لیے کر دیا۔  
الْقَرْقَان — قرآن مجید نے ملکہ سے مکا و بعد  
مشدیع الاقام اخواض کے لئے بیان فرمایا ہے۔ مبتدیعن  
کے لئے اس میں طریقہ تبلیغ کا ذکر ہے۔ ہمہ ان فوازوں کے لئے  
اس میں ہمہ ان فوازی کے انداز ذکر ہیں اور دستہ ان  
ذی شان کے لئے اس میں سطوت و جیروت کے صحیح معرف  
کی طرف رہنمائی ہے اور اہل سیاست کے لئے ملکی نظام  
اور حرم و سیاست کے کی بستی ہی۔

فاضل مضمون نکارنے اس واقعہ کے صرف ایک پہلو  
کی طرف اشارہ فرمایا ہے اس لئے آیات قرآنی کے معانی کی  
و سعوں کو اس میں محدود رکھا ہے جو حقیقت یہی ہے کہ انسانی  
معادن کے زخاء مکندریں سے ہر شخص اپنے ظرف کے مطابق  
حصہ لیتا ہے۔ حضرت سیلمان علیہ السلام نے جس اس طریقے سے ملکہ  
سپاہ کی ہمہ نوانی فرمائی وہ ان کی شانِ خروانہ کے  
میں مطابق ہے۔ پھر جس طریقے پر انہوں نے اتنی آسائش  
کے لئے سامان تیار کر دیا وہ ان کے ذریعہ کی وسعت  
پر واضح دلیل ہے۔ ان کی ان میں دیسا ہی تخت تیار  
کر دیتیا جو ملک کے اپنے وطن میں تھا یہ سب اکاذب  
ہے۔ کویا ہر چیز ملک کے آنے سے پہلے پہلے قریب سے  
بھی ہوتی تھی۔

حضرت سیلمان علیہ السلام نے ملک سپاہ کو شرک  
کے دلدل سے نکالنے کے لئے جو کشیش محل تیار کر دیا  
تھا اس میں مبلغین کے لئے سحق و حکمت کے ساتھ  
موضع شناسی اور پر تاثیر دلیل پیش کرنے کا بہرین  
یعنی ہے۔

پھر حال حضرت سیلمان علیہ السلام کا یہ واقعہ مختلف چیزیں  
میں آموز ہے۔ وَأَخْرَجَ عَوْنَاتَنَ الْمَلَكَ رَبَّ الْعَالَمِينَ ۚ

دیا گیا محض خدا کا فضل ہے۔

اسی طرح آیت مَلَكُه بَلَالَ مَلَكُه بَلَالَ "عَلَيْنَا مَنْطَقَنَ"  
الظَّيْرَرَ قَدْ تَشَيَّدَ مِنْ كَلَلَ مَشِيَّرَ (ہم کو اُڑنے والوں  
کا علم سکھایا گیا ہے اور ہر ایک چیز ہم کو دی گئی ہے۔ یعنی  
ہر ایک قسم کا مُسٹر اور علم و فن ہم کو دیا گیا ہے) کے بعد  
آپ کا یہ قول کہ (إِنَّ هَذَا هُوَ الْفَضْلُ الْمُبِيِّنُ۔  
(یہ تو خدا کا ملکی فضل ہے) دلچسپ ہے۔ جس طرح ہوای  
اُڑنے اور دیگر علوم و فنون کو وہ خدا کا فضل خیال  
فرماتے تھے اسی طرح انہوں نے عکاسی کے ملکی کمال کو خدا  
کا فضل کہا۔

جس طرح انسان خدا کی دی ہوئی طاقتیوں کے تابع از  
استعمال سے امراض و آلام کی آما جگاہ بن کر مزرا پاتا ہے  
جس طرح دیگر اشخاص کے حقوق پر دست اندانی کرنے اور  
ان کو جانی و مالی ضرر و فقصان پہنچانے سے لحاظ کے ملئے  
ذمہ دار ہوتا اور مزرا پاتا ہے، جس طرح حکومت وقت کی  
یقاووت اور اس کی تحریک کے افعال کا مرتكب ہو کر محنت  
مزرا کا مستوجب بنتا ہے اسی طرح خدا کے نبیوں اور مبلغین  
کی تکذیب و تہمیب اور حنفیت کی بنا پر عذاب الیمیں  
میتلہ ہوتا ہے۔

اندیسا مدنیا میں الہی حکومت قائم کرنے کے لئے آتے  
ہیں اور جو لوگ الہی حکومت کے باخی اور اس کے مثالی  
کی کوشش کرنے والے ہوں ان کو سبکے زیادہ مزرا ملتی  
ہے۔ کئی قومیں انبار کی تھالفت کی وجہ سے صفحہ ہمیشہ سے  
تاپیک ہو چکی ہیں اور دشمنوں کے لئے موجب جبرت بینی  
ہیں جیسا کہ خدا قوم موسیٰ، قوم نوح، قوم عاد، قوم ثمود،  
و صحاب ارس اور ان کے مابین کی تباہ شدہ قوموں کے متعلق  
فرماتا ہے:-

(۱۱) وَكُلَّا صَرَفَنَالَّهُ (۱۱) ہر ایک تباہ شدہ قدح  
الْأَمْثَالَ وَكُلَّا پہلے انبار کی تھالفت تباہ شدہ

# قاعدہ میسرِ پرہان مکمل

کا

تیا ایڈیشن

چھپ گیا ہے۔ ضرورت مند احباب ہم سے نگواہ کتے ہیں!

قیمت فی قاعدہ ۱۰۰ ر

تاجرول کو ۲۵٪ کمیشن دیا جاتا ہے۔

اسکے علاوہ

فادات پنجاب ۱۹۵۳ء کے متعلق تحقیقاتی عدالتی رپورٹ (انڈویں ہیلپر ملٹری کی) ہی

قیمت چار روپیہ فی جلد

وکیلِ تجارت - تحریکیں یاریں - آجود

# پنجمین طفر الشہان صاحب

## سکرینز ٹریک یونیورسٹی پاکستان

## شکریہ فرمائی ہیں ۔۔۔

”حضرت مولانا حکیم نوزاں الدین خلیفہ اول نیرے باپ کے محسن تھے۔ پھر میرے محسن تھے حکیم عبدالوہاب صاحب نیرے محسن تھا تھے ہیں۔ مجھے یہ سن کر بہت خوشی ہوئی کہ انہوں نے طب کی تعلیم حاصل کی ہے۔ بلکہ اس فن میں دسترس بھی حاصل کر لی چکے ہیں۔ اور اپنے بیکتا باپ کے چھوٹے ہوئے خزانوں کوئی نور انسان کی خدمت کے لئے استعمال کرنے کا ارادہ رکھتے ہیں۔ اس نیت سے ایک دعا افانہ بھی قائم کیا ہے۔ چنانچہ بیان کی خدمت میں حاضر ہووا اور دعا افانہ دیکھا۔ حضرت خلیفہ اول نیرے کی قلمی بیان کو دیکھا اور اس محبوب سنت خط کو دیکھ کر دل کی عجیب کیفیت ہوئی۔ جب میں انگلستان میں طالب علم تھا تو اس سنت خط سے مجھے نوازا کر تھے کبھی ای جمیند بائی اسے خطاب فرمائے کبھی نظر انقدر بیانی سے کبھی بیمار پر بھی کھٹکا کرتے تھے۔

یہ کہاں سے کہاں پہاڑیا، علیم شاہ ولیا صاحب عتر کی خدمت میں بماری کا دعوض کرتا ہوں۔

”طفر الشّخان“

## خنواریل طلائع

دریافت نور الدین جو دعویٰ ترین بڑھنگے نہ ہو (جو میوہ پیاریں پڑھتے ڈاکنے کے درمیان مسجد مانی لاد دا اور رعن بارگ کے پار تھا۔ میں دو ڈپر ڈا تھی ہے ایسی استراتکی میوری کا نہ سزا نہ اتنا مہے۔ سیم سا جو حکم خدا الہاب مل طبیعیہ قابل گو ڈی میڈیاٹ میتدیاٹیکس دہلی بیمار استراتکی دیکھتی اور علاج کرتی ہیں۔ بیمار کے اصحاب خط میں بیماری کی تفاصیل پرکھ کر دو اسکے ہیں ہے۔

میتوخ دو احانه نور الدین چو وصال بلڈنک لاهور

# البیان

## قرآن مجید کا سلسلہ ایجاد و تحریر اور تفسیری ایسی کے ساتھ

وَإِذَا أَسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا أَضِبْ بِعَصَمَكَ

اور (ایسی وقت کو بھی یاد کر) جب موسیٰ نے اپنی قوم کے لئے پانی مانگا تو ہم نے (اُسے) کہا کہ اپنا سو شا فلان

الْحَجَرَ طَفَقَ فَأَنْفَجَرَتْ مِنْهُ أَشْتَأْعَشَرَةَ عَيْنَاً ط

پھر پر ماں اس پر اس میں سے بارہ چیزیں پھوٹ پڑیں - (۱۵۰)

لئے تھرت مولیٰ ملیلہ اسلام بھی اسرائیل کو ادا و سکران قوم بنانے کے لئے جنگل میں لائے جنگل کا یہ سفر ایک آدمی اُسی تھی۔ اس واران میں ایک ہو تو پہاڑی پایا بھی تھا۔ باسیں میں الحکایت ہے۔

”لُوگِ موسیٰ سے تھوڑتھوڑے بیگڑ کہا کہ ہم کو پانی دئے کہیں۔ موسیٰ نے اسیں کہا تم مجھ سے کیوں بھلکاٹھے ہو اور خداوند کا کیوں امتحان کرتے ہو؟ اور شے لوگ ہاں پانی کے پیاس سے تھے۔ سو لوگ موتی پر بھلکدا رہا اور کہا کہ تو اسیں صحرے کیوں لال لایا کہ ہمیں اور ہمارے رہ کرنا اور ہمارے موت اشی کو پیاس بلکر کرے؟ موسیٰ نے خداوند سے فرمایا کہ کر کے کہا کہ گئی ان لوگوں سے کیا کہ دن شرے سب تو بھی مجھے سنگار کر دیکھیا ہیں۔ خداوند نے موسیٰ کو فرمایا کہ فلک کے آنکے جا اور اپنی اسرائیل کے بزوگوں کو اپنے ساتھے اور اپنا عصا یا تو نذریا پر پارا تھا لیکن ہاتھیں لے اور جا۔ دیکھ کریں ہاں جو رب کی چیز بیتیرے ہے آنکے گھر اونٹکا تو اسی چیزان کو مار دیوں سے پانی نکالے گا تاکہ لوگ پیں۔“ (خرودی ۱۴-۱۵)

بیکیل کے اس بیان کی غیر طبعی باتوں کو نظر انداز کو جا جائی۔ تو وہ قرآن مجید کے بیان کا جرداً جرفاً ٹوٹ چکا ہے۔

اس بھگڑے کہم لٹیکیل کے حوالہ بات جیادی ثبوت کے ہوں پر میں میں کوئے تھنڈی کوہا ہے۔ جب قرآن مجید کا کلام خدا

ہونٹا بات ہو گیا تو پہلی یا پچھلی دو باتیات کا وہی حصہ معتبر ہے جو ایکجا جو کلام خداوندی سے مطابقت رکھتا ہے۔

لئے بیکیل میں خود کی چیزان سے بارہ چیزوں کا پھوٹنا درج ہیں ہے لیکن اسی سفریں دوسری بھگڑے پر بارہ چیزوں کا ذکر نہیں کیا ہے لکھا ہے۔

”اور ماہ سے کوچ کریم ہی کے اور ایسیں میں پانی کے جاندے چیختے اور جرنس کے سردار ہوتے تھے۔“ (گلی ۱۵-۱۶ و خودج ۱۵)

بعد میں ہوتا ہے کہ بیکیل نویسون سے خلط ہو گیا اور نظر اپنے ہے کہ مجرم اور طور پر کثرت سے چیختے یا رہی کرنے کا موقع جدید کی چیزان کا

بھی موجود ہے۔ اور یوں قاعدہ ہے کہ عدم ذکر سے عدم تھی لازم ہیں آتا +

**قَدْ سَمِعَ لِهِ كُلُّ أُنَاسٍ مُّسْتَرٌ بِهِمْ مَا كُلُّوا وَ اسْتَرَ بُوَا هُنْ رَّازِقٌ**

ہر ایک گروہ نے اپنی گھاٹ کو پہنچان لیا۔ (تب اپنیں کہا گیا کہ) اللہ کے رزق میں سے کھاٹا اور پی۔

**اللَّهُ وَلَا تَعْثُوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدُوْيَتٍ ○ وَلَادْ قُلْتُمْ يَمُوسِي**

اد، مفسدین کو زمین میں خرابی نہ پیدا کر۔ اور (اس وقت کہ بھی یاد کرو) جب تم نے کھاٹکے میں موسیٰ

**لَنْ تَصِلُّوْرَ عَلَى طَعَامٍ وَاحِدٍ قَادِعٌ لَنَّا رَبَّكَ يُحْرِجُ لَنَّا**

ہم ایک ہی کھانے پر صبر نہیں کر سکیں گے اس لئے تو ہمارے لئے اپنے رب سے دعا کر کرو ہم لئے نئے بعض ایسی

حکمت کی فراوانی تکھا انسان کو منزہ و مبتکر نہادیتی ہے۔ فرمایا لَكُمُ الْأَدْنُسَانَ لِيَطْغُىٰ مَنْ زَادَهُ اسْتَعْتَقَنِ۔ کہ انسان اپنے آپ کو الدار پا کر سرکش و طاغی بن جاتا ہے۔ اس جگہ اللہ تعالیٰ نے یہی اسرائیل کو اپنی فتویٰ سے خوازہ ہے اور کھانے پہنچنے کے لئے با منصرا غلت دیا ہے۔ اس لئے ساقہ ہی تاکید فرمائی گئی میرے یہ احسانات تم میں ناقدری اور تمرد پیدا نہ کریں بلکہ تھادا فرض ہے کہ اللہ تعالیٰ کے عطا یا سے بننے والوں انسان کی ذیادہ سے ذیادہ خدمت کرو۔

**فَلَمَّا كَانَ مِرْوَاحِدٍ سَمِعَ اِلَيْكَ طَرَزَ كَا كَهَانَاهُ مِنْ وَسْلُومِي طَنَاهَا**  
کی بعفا کشی کی زندگی کی مستدرنة کی اور اس عظیم مقصد کو نظر انداز کر دیا جس کے لئے اپنیں تیار کیا جا رہا تھا۔ سکر ای اور جہاں بانی کی بجائے وہ پھر یعنی باڑی کو تربیح دینے لگے اور تعیش پسند زندگی کے دلدادہ بن گئے۔ جس کا لازمی تجھے یہی ہو سکتا تھا کہ وہ اعلیٰ مقصد دی ناکام ہو کر کسی شہر میں پناہ نہیں ہو جاتے۔ اسی سبزیاں اور ترکاریاں توہیں جاتیں مگر علامی کا جو اہمیت کے لئے ان کی گردن میں پڑا اہستا، پچاچپے ایسا ہی ہوا۔ باسیل نے اس واقعہ کو بالفاظ ذیل ذکر کیا ہے۔

”یہی اسرائیل پھرے اور دوسرے اور بوسے کون ہے جو ہمیں گوشہت کھانے کو دیگا؟ ہم کو وہ بچھلی یاد آتی ہے جو ہم مفت مصروفی کھاتے تھے اور وہ لکھرے اور وہ خوبیوں سے اور وہ گندتا اور وہ پیاز اور وہ لہس۔ پہا ب تو ہماری جان بخشک ہو چلی۔ یہاں تو ہماری آنکھوں کے سامنے کچھ بھی نہیں مگر یہ متن۔“ (لکھنی ۲۲-۲۳)

بنی اسرائیل شہری زندگی کے عادی تھے اور جنکل کی آنذا فانہ زندگی سے پیدا ہوئی کے عزم دو صدیوں تا آشنا تھے اس لئے انہوں نے اکتا کہ شہری زندگی کی طرف عواد کرنا چاہا اور ان فضیلہ علی طعام واحد قولاً بھی ہو سکتا ہے اور عملًا بھی۔

فترہ ذادع لذاربیٹ سے اس قریب کی طرف اشارہ کرنا مقصود ہے جو حضرت موسیٰ علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ کے حضور عاصل تھا۔ ہم یہ الفاظ، ہماں بیکھنگت کے موقع پر بھی کہے جا سکتے ہیں۔ یہ بھی کی محیت کا ہی اثر ہے کہ بنی اسرائیل اس پستی کے باوجود یہی کہہتے ہیں کہ کائنات پر تصرف کر شوواصر فرماں ایک خدا ہے اسی سے حاکمیتی چاہیئے وہی ہر قسم کی رادیتیگی اگاتا ہے۔

وَمَهَا تَنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَقِتَابِهَا وَقُوَّمَهَا وَعَدَّ سَهَّا وَ

چیزیں جیسیں نہیں اکافی ہے پیدا کرے یعنی اس کی سبزیاں، کھوڑیاں، گیوں، صور ہوں

بَصَلِهَا، قَالَ أَتَسْتَبِّدُ لَوْنَ الدِّيْنِ هُوَ أَدْنَى بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ

پیارہ — (اپر اشٹے) کہا کہ کیا تم اس چیز کی بجائے جو اعلیٰ ہے اس چیز کو لینا چاہیے ہو جو ادنی ہے

إِهْبِطُوا مِصْرًا فَإِنَّ لَكُمْ مَا سَأَلْتُمْ وَرَضُّرِبَتْ عَلَيْهِمْ

کسی شہر میں پہنچے جاؤ (اداں) جو کچھ تم نے ما تکابے تھیں ضرور مل جائیں گا۔ (تب) انہیں ہمیشہ کے لئے

لئے حضرت موسیٰ نے بنی اسرائیل کو سبزیوں ترکاریوں پر مریٹنے سے رکنے ہوتے انہیں سمجھایا کہ یہ ادنی ہے چیزیں ہیں اور جس چیز سے تم مُنْه مودہ ہے ہو یعنی حکومت و سلطنت وہ بہت اعلیٰ اور اکم ہے۔ بے شک بلند چوتھی پر پہنچنے کے لئے مشقت برداشت کرنی پڑتی ہے۔ مگر کیا کبھی اعلیٰ کامیابی جانشنازی کے بغیر معاصل ہو سکتی ہے؟

لئے جب حضرت موسیٰ نے دیکھا کہ بنی اسرائیل کچھنے کے لئے تیار نہیں اور وہ شہر کی آرام دہ تندگی پر فریقہ ہو رہے ہیں تو انہوں نے فرما�ا کہ یہ مقصد تمہیں کبھی شہر میں جا کر حاصل ہو گا اور تم اپنی مطلوبہ استیار کو حاصل کر سکو گے۔ مگر یاد رکھو کہ اس کے ساتھ ہی تمہیں دوسروں کی مانعیت اور قلّامی برداشت کرنی پڑے گی اور ان کے مقصد کردہ قانون کے تابع رہنا پڑے گا۔

إِهْبِطُوا مِصْرًا كَمَا لَقِطَتْ بَعْضُ پَادِرِيَوْنَ فِي دَهْوَ كَا كَهْدَا كَيْ أَعْسِرَ حَلْ كَيْ ہے کہ یہاں بنی اسرائیل کے واپس ملک مصر جانے کا ذکر ہے۔ حالانکہ یہ سب عربی زبان سے تاد اقتیت کا تجوہ ہے۔ مصراً پر تنویں آتی ہے اور ملک کے لئے بولفظ مصر ہے اس پر کبھی تنویں نہیں آتی وہ بغیر مصرف ہے۔ یہاں مصراً سے مراد محض شہر ہے۔ یعنی حضرت موسیٰ نے فرما�ا کہ اپنی مرغوب استیار کے لئے کسی شہر میں جاؤ۔ یہ چیزیں تو وہاں پر ملیں گی۔

إِهْبِطُوا مِصْرًا بَسَطَهُ لَفْظَهُ بُوطَ كَالْمَلَاقِ بَلْدَى سَأَلَتْهُ كَسَّا كَهْ خَصُوصَ نَهْيَنِ بَلْكَ مَعْنَى اِنْقَالِ مکانی کیلئے بھی استعمال ہوتا ہے بعض دفعہ معنوی بلندی سے پسی کی طرف آئے کے لئے بھی یہ لفظ استعمال ہو جاتا ہے پس حضرت آدم کے داعی کے بیان میں وارد شد لفظ ہبُوط سے یہ استدلال کرنا درست نہیں کہ حضرت آدم کی جنت آسمان پر تھی۔ یہ استدلال قرآن مجید کے انفاظِ ایٰ جا عمل فی الارض خلیفۃ کے بھی خلاف ہے۔ فرماں آن مجید کی آیت کے وہ سخنے کرنے جا ہیں جو دو مری انصویں کے خلاف نہ ہوں اور لغت کے رو سے بھی ان کی بخالش موجود ہو +

الْدِّلْهُ وَالْمَسْكَنَهُ وَبِأَدْرَهُ بَعْضَهُ مِنَ اللَّهِ ذَلِكَ يَأْنَهُمْ كَانُوا

ذیلیں اور دبے لیں کر دیا (گیا) اور وہ اشتر کے خضیب کا مددوں گئے۔ یہ اس دبجتے (ہٹو) کو دے

يُكَفِّرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ التَّبِعَاتُ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَلِكُمْ خَلِكُمْ

اسد کی آیتوں کا ذکار کرتے تھے اور بیلوں کو تا حق قتل کرتا چاہتے تھے۔ (اور) یہ (گناہ)

لِمَا عَصَمْ وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ۝

6

ان کے نافرمانی کرنے اور حدستہ روشنی ہوئے تو نکے سینے (ان میں سینا ہوگا) تھا۔

تھے جی اسرا ایں ایک بھی کے ساتھ تھے۔ اسمانی دھارہ آن ان کی رہنمائی کرتی تھی۔ تازہ بیتازہ نہ نہات ان کے ساتھ خاہر ہوتے تھے۔ ایسی قوم کا ذرا سی غیر معمولی تخلیق سے گھبرا کر سبزیوں ترکاریوں پر پیچھا جانا اور خدا تعالیٰ کی باتوں سے نہ مورثا معمولی جرم نہ تھا۔ اس میں احکام کی نافرمانی، آیاتِ الہیہ سے روگیہ دانی اور بھی کے لیکم ایشان مقدمہ کے ساتھ گونہ خذاری تھی اس لئے مادی طور پر ذلت و مکنت کا سماں کیا رہنے کے علاوہ جی اسرا ایں خدا تعالیٰ کی تاریخی کا بھی مورد ہیئے۔ خدا کا خوب دانی طور پر اُن کے ساتھ چھیٹ گیا۔

۳۷۵ اس جگہ اسہر تعالیٰ نے اس طرف توجہ دلائی ہے کہ ایک نیکی سے دوسری نیکی کی توفیقی ملی ہے اور ایک بدی دوسری بدی کی طرف لے جاتی ہے۔ فرمایا کہ بنی اسرائیل کا یہ سخر آمیز دن اور یہ گستاخانہ ہو جا یہ ایک دن میں اور یونہی پیدا نہیں ہو گیا۔ یہ مرکشیں گروہ جسے سو صد سے آیاتِ الحیہ کا انکار کرنے کا عادی ہے اور خدا کے بزرگ پیوں سے ہمیشہ بد سر برپکار ہوتا آیا ہے اسے ان کا یہ بد انجام ان کے تدریجیاً پڑھنے والے لگا ہوں کا ہ آخری نقطہ ہے۔

بَشَّهُ إِنْ جَلَّ يَقْسِطُونَ الْمُسْتَقْسِطُونَ يَغْيِرُ الْحَقِّ كَمَا يَعْتَدُ يَهُودُ كَمَا يَعْتَدُ إِسْرَائِيلُ بَلْ يُبَيِّنُونَ كَمَا يُقْتَلُونَ كَمَا يَأْمُلُونَ ارِادَةُ كَمَّةٍ تَسْتَهِيْنُ يَاهُودَ كَمَّةٍ تَسْتَهِيْنُ إِسْرَائِيلَ كَمَا يَأْمُلُونَ تَسْتَهِيْنُ كُلَّ مَنْ يَنْهَا كَمَا يَأْمُلُونَ تَسْتَهِيْنُ كُلَّ مَنْ يَنْهَا

عربی زبان کے رُفے سے جس طرح قتل کا لفظ داعمی قتل کر دینے کے معنوں میں استعمال ہوتا ہے اسی طرح قتل کا ارادہ کرنے والے قتل کی کوشش کرنے کے معنوں میں بھی آتا ہے۔

آیت کا حصہ ذلک ہما عصوا و کانوں یعتمدہ وہ بیکار ہے کہ بھی اسرائیل ان بڑے جرم کے انتکاب تک اسی پہنچ کے انہوں نے معصیت اور حد سے بجا وزکر نہیں کیا اپنی عادت شانہ بنا لیا تھا۔ قانونِ قدرت اور قانونِ شریعت اس بالے میں تحقیق ہے کہ ہر فعل کا وہ فعل ہوتا ہے اور نیکی کے کرنے سے مزید نیکی کی توفیق ملتی ہے اور ایک بدی و سری بدی کی طرف لیجاتی ہے اسی لئے قرآن مجید نے کپارسے پھنے کا یہ گرمیا یا بے کر پھوٹی پھوٹی بے احتدالیوں سے بھی پر ہمیزگی ہائے وہ

**إِنَّ الَّذِينَ أَمْنَوْا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى وَ**

جو لوگ ایان لائے ہیں اور جو یہودی ہیں ۔ نیز نصاری اور

**الصَّابِرِينَ مَنْ أَهْنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمَ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا**

صابی (ان میں سے) جو (فریق) بھی اسٹرپ اور آخرت کے دن پر (کامل) ایان لائے ہے اور نیک عمل کئے ہیں

**فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ**

یقیناً ان کے لئے ان کے رب کے پاس ان کا (مناسب) اجر ہے اور انہیں (تو مستقبل کے متعلق) کسی قسم کا خوف ہو گا اور (ماضی پر) وہ

**يَحْرِنُونَ ۝ وَإِذَا أَخَذَ نَارِمِيشَا قَلُوْرَ وَرَقْعَنَا فَوْقَلُوْرَ الطَّوْرَ**

غلیکیں ہوں گے ۔ اور (اموکت کو بھی یاد کرو) جب ہم نے تم سے پختہ ہبہ دیا تھا اور طور کو تمہارے اور پرانی کیا تھا (اور کہا تھا) (غلوں کے لئے) ہوں گے ۔

**خَذْ فَمَا أَتَيْتُكُمْ يَقْوِيْةً وَإِذْ كُرْ وَرَمَّا فِيهِ لَعْلَّكُمْ**

جو (کچھ) ہم نے ہمیں دیا ہے اسے مضبوطی سے پکڑ لو اور جو کچھ اسی میں ہے اسے یاد رکھو تاکہ تم

۶۷۔ صابی نام کی کوئی معین قوم اس وقت موجود نہیں ہے ۔ تاریخی طور پر معلوم ہوتا ہے کہ اس لفظ کا اطلاق

محملت قدموں پر ہوتا رہا ہے جو پاہلی عراق کے دوسرے خطوں اور عرب کے مختلف علاقوں میں پائی جاتی

تھیں ۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ہر ہوں نے یہود و نصاری کے علاوہ باقی تمام اہل کتاب قدموں کے لئے مشترک

طور پر یہ لفظ استعمال کیا ہے ۔ امام راغب کہتے ہیں ۔ والصَّابِرُونَ قوم کا نواحی دین نوح و قیل

لکل خارج من الدین الی دین آخر صابی ۔ (المفردات) کہ صابی حضرت نوح کی قوم تھی بعض

کا خیال ہے کہ سابق دین سے بدل کر دوسرے مذہب کو اختیار کرنے والا ہر شخص صابی کہلاتا ہے ۔

امام لنسنی الحکیمیں ہم قوم عذر لوا عن دین اليهودیة والنصرانية وعبدوا الملائكة وقیل لهم

یقرؤن المزبور ۝ (مزارک التنزیل) کہ صابی وہ لوگ ہیں جو یہودیت اور نصرانیت سے مخرج ہو کر فرشتوں کی

عبادات کرنے لگے تھے ۔ بعض کہتے ہیں کہ صابی زبور و اے ہیں ۔

۶۸۔ تمام ایمانیات القدر اور یوم آخری شامل ہیں یا بغرض اختصار اقل و آخر ذکر فرمادیا ہے مراد اس ایمانیات ہیں

چنانچہ آگے عمل صالحی کی قید لگاتی ہے ۔ اور ظاہر ہے کہ عمل صالح کا علم شریعت سے ہی ہو سکتا ہے اور

شریعت لائے والا رسول ہوتا ہے خوف و حزن نہ ہونے سے مراد انجام و مقاصد کی کامیابی ہے ورنہ افراط پر تو

عاد پر خوف و حزن آتے رہتے ہیں ۔ وَ لَنَسْبِلُوْ نَكْمَرْ بِسْكَنْ ۝ مِنَ الْخَوْفِ وَ الْجُزْعِ ۝ الائے ۔

**سَقْوَتٌ ۝ شَهْرٌ تَوَلَّ يَمِّهُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَلَوْلَا فَضْلُ**

ستی بن جادہ۔ پھر (دشہدیت) کے (مل جانے کے) بعد (بھی) تم نے پیش پھری اور اگر تم پر اللہ کا فضل

**اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُهُ لَكُنْتُم مِنَ الْخَسِيرِينَ ۝ وَلَقَدْ**

اور اس کی ریخت نہ ہوئی تو تم ضرر نہیں اٹھانے والوں میں سے ہو جاتے۔ اور تم ان لوگوں کے لئے (کجا گا)

**عِلْمُهُمُ الَّذِينَ اسْتَدْرَأَ مِنْكُفِي السَّبِّتِ فَقُلْنَا لَهُمْ**

کو جنہوں نے تم (اہل کتاب) میں سے (ہوتے ہوئے) سبیت کے معاہدیں ذیادتی کی لئے تھیں جان چکے ہو اس پر یہم نے ان سے کہا کہ

**كُوْنُوا قَرَدَةً خَاسِئِينَ ۝ فَجَعَلْنَاكُمُ الْأَلْمَابِينَ**

(جادہ) ذیل بندر ہو جادہ۔ بس ہم نے اس (واقع) کو ان (لوگوں) کے لئے بھی بوجو (وقوع) کو قوت

**يَكْرِهُمَا وَمَا خَلَقْنَاهَا وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ۝ وَإِذْ قَالَ**

موجود تھے اور اس (وقوع) کے بعد آئیوائے لوگوں کے لئے (موجب) بہرہ اور مقتیوں کے لئے (موجب) بہیں بنادیا۔ اور (امور کو) یہ

لے دیقنا فوْقَكُمُ الطُّورُ سے مراد یہ ہے کہ یہ پاکِ ہمدرم نے دامن کوہ طور میں کیا تھا۔ جگہ کے تقدیس سے  
بھی اس تواریکی عظمت بڑھ جاتی ہے۔ اس جگہ یہ مراد نہیں ہے کہ پہاڑ کو سرپر دکھ دیا تھا اور ڈر اگر افراد  
کرایا تھا۔ یہ شریعت اور ایمان کی روح کے منافی ہے۔ درحقیقت یہ زبان کا محاورہ ہے جس کے سنتے ہیں  
کہ تم دامن طور میں نہیں۔

لئے یہود کو سبیت منانے کا حکم یا کیا تھا۔ استثناء باب اعد خروج یا ہے میں یہ حکم موجود ہے۔ لکھا ہے کہ:-

”سبیت کے دن کو یہاں تک تو اسے مقدس جانے۔ جیسا خدا و تدبیرے خدا نے مجھے حکم کیا ہے پھر دن

تک تو محنت کر ادا لیئے سب کام کیا کہ پس اتوان و دز خدا و ندیمیرے خدا کے سبیت کا ہے تو اس دن

کو خدا گام نہ کر۔ تو نہ تیرا بیٹا۔ نہ تیری بیٹی۔ نہ تیرا غلام۔ نہ تیر کا لونڈی۔ نہ تیرا بیل۔ نہ تیر اگرھا۔ نہ تیری

کوئی مواثی۔ اور نہ مسافر جو تیرے پھاٹکوں کے انہوں ہوتا کہ تیرا غلام اور تیری لونڈی تیری طرح سے  
آزم کریں۔“ (استثناء ۱۲-۱۳)

یہودیوں نے سبیت کی دو نوں مقدوس غرضوں (۱) اللہ تعالیٰ کی عبادت کے لئے کلی فراحت (۲) ماتحتوں کے کام کا  
خیال۔ کوئی بہرہ کر دیا اور سبیت کو توڑنے والے قرار پاتے۔ قرآن مجید نے سورہ الاعادہ میں یہود کی  
طرف سے سبیت توڑ کر مجھلی پکڑنے کا ذکر بسطورہ مثال کیا ہے۔

لئے سبیت کے حکم کو توڑ کر غلامی کا طوق یہود کی گردن میں جائی ہو گیا۔ ذیل بندہ سے یہی مراد ہے۔

**مُوْسَىٰ لِقَوْمَهُ اِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ اَنْ تَذْكُرُوا بَقَرَةً قَالُوا**

موحیانے اپنی قوم سے کہا کہ اللہ تمہیں ایک گائے کے ذبح کرنے کا حکم دیتا ہے۔ انہوں نے اپنا

**اَتَتَّخِذُ نَاهِرَةً اَقَالَ اَسْتُوْدِي اِنَّ اَكُونَ مِنْ**

کیا تو ہیں تکفیر کا نام بنتا ہے۔ (موہن نے کہا ہے) (اس بات کے) الشکی پناہ مانگتا ہوں کہ (ایسا فعل کر کے) یہی

**الْجَهَلِيْنَ ○ قَالُوا اَدْعُ لَنَارَبِكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا هِيَ قَالَ**

جاپلوں میں شامل ہو جاؤ۔ انہوں نے کہا ہماری خاطر اپنے رب کو دعا کیجیے کہ وہ ہمیں کھول کر بتائے کہ وہ (گائے) کیسی ہے۔ اس کی وجہ سے

**لَهُ يَقُولُ اِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا فَارِضٌ وَلَا يَسْكُرٌ تَحْمَلُ اَنْ يُبَيِّنَ**

موہن نے کہا کہ وہ فرماتا ہے وہ ایسی کائے ہے کہ نہ تو وہ بڑھا سکے اور نہ بچھا (بلکہ) پوری جو ان ہیں۔ اس (یہاں کو وہ

**ذَلِكَ مَا فَعَلُوا اَصَابُوهُمُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ○ قَالُوا اَدْعُ لَنَارَبِكَ**

جس بخششی کے دریان کی ہے۔ اسکے بوجھ کی وجہ یا جانتا ہے اسے بجا لاؤ۔ انہوں نے کہا ہماری خاطر اپنے رب سے (پھر) دعا کیجیے کہ

**يُبَيِّنْ لَنَا مَا لَوْهُمْ كَا قَالَ لَهُ يَقُولُ اِنَّهَا يَهْرَبُ صَفَرَ اَمْ**

وہ ہمیں کھول کر بتائے کہ اسکا دلگش کیا ہے (موہن نے) کہ وہ نہ سہ مانتا ہے کہ وہ ایک زیور دنگ کی گائے ہے

مشہد گلشنے کا یہ واقعہ بھی بنی اسرائیل کی اس طبیعت سے تاثیر کو ظاہر کرتا ہے جو پیغمبر نبی فرمائیں ہیں فرعونیوں کی رسم کے باعث یہودی بھی خیر ممکن طور پر گائے کی علیت کر لے تھے۔ شرک نہ فوت پیغام بھی بخاتی اسکے باعث کا فرق کرنا ناچار ودی تھا۔ آنکھ کارہیزاریت و لعل کے بعد انہوں نے گائے ذبح کی۔

تو یہاتھ میں اس باتے میں لکھا ہے:-

”پھر خداوند نے موسیٰ اور ہارون کو شطاب کر کے فستہ مایا یہ شریعت کا حکم ہے جو خداوند نے یہ کہتے ہوئے فرمایا کہ بنی اسرائیل کو کہہ کہ ایک لال گائے جو بے دارخ اور بے عیب ہواد رجس یہ بھی جو ڈر کھا گیا ہو تجھ پاس لاشیں۔ تم اسے الیعر رکا ہیں کو دو کہ اسے خیمہ گاہ سے باہر لے جائے اور دو اس کے ڈھندر ذبح کی جائے۔“ (گنہو ۱۹-۲۰)

مشہد حضرت موسیٰ نے صرف یہ نہیں فرمایا کہ گائے ذبح کرنے کا حکم مذاق نہیں ہے بلکہ فرمایا کہ خدا کے نام پر ایسا کرنا تو پسے درجہ کی بھالست ہے اور میں خدا کا لال بھوکا یہی تیسی حکمت کی طرح کر سکتا ہوں۔ یہ افادہ بیان بات یہی پوری قوت پیدا کر دیتا ہے۔

**فَاقْرَئْ لَوْهَا سُرُّ النَّظَرِينَ ○ قَالُوا دُعُ لَنَارَكَ يُبَيِّنَ**

اُنکار نگہ بہت شرخ ہے (اور) وہ دیکھنے والوں کو بہت پدھاری ہے۔ انہوں نے کہا کہ ہماری خاطر اپنے رب (پیر) دعا کیجئے کہ وہ ہمیں کھول کر

**لَنَّا مَا هِيَ طَرَنَ الْبَقَرَ تَشْبِهَ عَلَيْنَا طَرَنَ إِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّهُ**

بنا نگہ وہ دکھنے کیجیے ہے۔ ہم تو اس قسم کی (سب) گلائیں ایک ہی جیسی نظر آتی ہیں۔ اور (یقین رکھنے کے) گلائیں چاہا تو ہم

**لَمْ يَهْتَدُ فَنَ ○ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَهْرَةٌ لِلَّذِلُولِ**

خود ہوایت کو قبول کریں گے۔ (موئیل) کہا۔ وہ سرداڑا ہے کہ وہ ایسی گانے ہے جو جوئے کے نجیع لائی گئی ہے

**قَشْيُرُ الْأَرْضَ وَلَا سُقْيَ الْحَرَثَ وَ مُسَلَّمَةُ لَا**

کہل چلاتی ہو اور نہ کھیتی کو پانی دیتا ہے۔ باطل تصور ہے اس میں کہہ

**شِيَةٌ فِيهَا طَقَالُوا إِنَّهُنَّ جَهْنَمَ بِالْحَقِّ فَذَبَحُوهَا**

غیر نگہ دیں (پایا جاتا) انہوں نے کہا (ہاں) اب تو اے (بھرپور) حقیقت کھول دی ہے۔ جن پر انہوں نے اس (گلائی) کو ذبح کر دیا

**وَمَا كَادُ رَأِيَفَعَكُلُونَ**

گو ہو، ایسا کہنے پر آمادہ نہ ہے

ج

جس رؤایت میں آتا ہے کہ سوالات اور شکوک کے ذریان میں اُن کا اس طرح "ان شاء اللہ" کہنا ان کے لئے ہدایت اور کامیابی کا سوچ بُن گیا۔ اسلام نے حکم دیا ہے کہ انسان ہر کام میں خدا کی مشیت کا نظارہ کرے۔ مگر وہی ایسا کہنا پہنچاں مغید نہیں۔ دل سے یہ یقین کرنا کہ ہر کام اشد تعالیٰ کے اذن سے ہی و قوع پذیر ہوتا ہے اُن کے لئے قائدہ بخش ہے۔

جس بعض مفترین کا خیال ہے کہ اشد تعالیٰ کی طرف سے مطلق گانے کے ذریع کرنے کا حکم ہتا مگر یہود نے اپنے سوالت کے نتیجہ میں پہنچنے لگائے کی تعبیں کر دیں۔

اس سارے داقعہ سے یہ بدیحی نتیجہ نکلا ہے کہ خدا کی ماہ میں فتنہ بانی سے عیب اور بے لورث ہونی چاہیئے۔ خدا کے نام پر دُدی چیز کا دینا اور اپنے لئے اچھی چیز رکھنا ایمانداری کی نشانی ہیں۔

بنی اسرائیل کا قصہ یہود پر تمام جھٹ کئے اور مسلمانوں کو جبرت اور یقین حاصل کرنے کیلئے سُنایا گیا ہے تا وہ احکام الٰہی کی تعمیل میں اس قسم کی ہچکچا ہستہ نہ غماہر کریں +

# غیر ملکی طالبین جما احمدیہ کی مخالفت کی اگر بھر کاری ہیں یہیں

## اصابع الاستھار الّتی تلعب وراء القادیانیہ فی کل مکان

### عاقی اخبار "الانباء" کے مشہور نامہ نگار کا ذائقی بجڑہ

بھادرا کے مشہور اخبار "الانباء" کے فاضل مضمون مکار الاستھار علی الحنیاط افتدی نے ذیل کا مقالہ اپنے اخبار میں فرمایا ہے۔ گورنمنٹ ایام میں واقع ہیں جسی ہم احمدیہ کے خلاف اخبارات میں مذکورہ مختصر پیشی شروع کی تھی۔ پس پر "الانباء" کے مضمون نکالنے میں مقام سپر و قلم فرمایا ہے۔ ہم نے اس مضمون میں علم فرقوں کے اتحاد و میگانگت پر خاص زور دیا ہے پھر ہم نے یہ بتایا ہے کہ استھاری طاقتوں کو مسلمانوں کا یہ اتفاقی بہت ناگوار ہے اور وہ پیشہ تمام ذرائع سے کامی کر مسلمانوں میں تفرقة و شقاق پیسا کرنا پاہیز ہے۔ اپنے نے اپنے ذائقی و اتفاقی میان کیا ہے کہ ۱۹۷۹ء میں ایک غیر ملکی، استھاری طاقت نے اپنے احمدیوں کے خلاف اشتعال انگریزی کیلئے ایسا نکار بنا تھا اور احمدیوں کی تکفیر پر آمادہ کرنے کی کوشش کی اور ہر ٹکن طریقے سے طمع دلائی۔ فاضل مقام نگار لمحتہ ہیں کہ اس طبع جماعت احمدیہ کے خلاف محاذ قائم کرنے کی یہ ویحیتی کہ جماعت احمدیہ نے اسرائیل کی یہودی حکومت کے خلاف مسلمان عالم بالخصوص وہ بھال کئے اتحاد کے لئے کامیاب کوششیں مزدوج کر رکھی تھیں۔ ان کوششوں سے بھر اکا استھاری طاقتوں نے جماعت احمدیہ کے خلاف فتویٰ تکفیر اور اس کی تشبیر کی اور نکار بنا تھا۔ ہم ذیل میں فاضل نامہ نگار کا پورا مضمون حروف بھرتوں نقل کرتبے ہیں اور اس کے ساتھ اور تحریر بھی کر رہے ہیں "اصابع الاستھار الّتی تلعب وراء القادیانیہ فی کل مکان" کے زیر عقاب لمحتہ ہیں:-

"گز شستہ دنوں بعض اخبارات نے قادیانی جماعت کے خلاف پی دی پے ایسی صورت میں نکتہ چینی کی ہے کہ جس کی طرف انسان کو توجہ کرنی پڑتی ہے۔ قادیانیت کیا ہے؟ افغانیات میں اس کے متعلق اس طرح نکتہ چینی کرنے کی کیا وجہ ہے؟

قادیانیوں اور ان کے عالیقین کے درمیان ایک مشکل دریثی ہے۔ قلع نظر اس امر کے کہ وہ اپنات بیوقا دیانیوں پر لکھئے گئے ہیں وہ درست ہیں یا غلط ہیں قادیانی لوگ اپنے آپ کو جماعت احمدیہ کہتے ہیں اور وہ میرزا نلام احمد علیہ کے پرو ہونے کے مدعا ہیں جو ہندوستان میں قادیانی کی بستی میں

"قامت بعض الصحفت فی الاوّنۃ الاخیرۃ بتوجیہ النقد ضد جماعة القادیانیۃ بصورة مستمرة وبشكل یشیر لا اهتمام فیما ہی القادیانیۃ وما هر الدافع لاتخاذها بهذه الصورۃ علی صفحات الصحفت؟

ہنالئی مشکلہ معقدہ بین القادیانیین و خصوهم نظرًا لیتهم الّتی تکالیلیہم حقاً اور باطلًا فالقادیانیوں یظہرون علی انفسہم (المجہادۃ الاحمدیۃ) و یا یعنون انہم من اتباع میرزا غلام احمد الدی کان یسكن فی قریۃ

رہتے تھے اور جنہیں ان کے دعووں کے مطابق اللہ تعالیٰ نے اس لئے بھیجا تھا کہ دینِ اسلام کو حکم کریں۔ قادیانی انہیں ہمیں مہدیٰ موسوٰ و شیخ معبود سمجھتے ہیں جن کے آخری نہانہ میں اُن کے متعلق مختلف مذہبی کتابوں میں پیش کوئی پابندی ہے قادیانی اسلامی احکام پر مل پیرا ہیں اور اسلام کے لئے غیرت سمجھتے ہیں اور وہ حقیقی مذہب کی پیروی کرتے ہیں۔

احمدیوں کے مقابلہ اہلین قادیانی کے لفظ سے پہلے ہی اور ان کے ظاہری طور پر اسلام کی تعمیر پر مل پیرا ہونے اور شریعت کے مطابق دینی فرائض کے لئے کرنے کے باوجود اہمیں مرتد فساد و دیتے ہیں۔

احمدیت یا قادیانیت کوئی آج نئی پیدائش ہوئی بلکہ قریب اس سال پہلے ہندوستان کے شہر قادیان میں اس کی بنیاد رکھی گئی۔ اور یہ لوگ اس طریقہ کو درست سمجھتے تھے انہوں نے اپنے عقیدہ کے مطابق اس کی پیروی کی۔ ہم اسے نزدیک خواہ یہ طریقہ درست ہو یا باطل ہو خواہ یہ لوگ مسلمان ہوں یا اسلام سے خارج ہوں ہم سرکار اخبارات کے لئے کوئی معقول و بوجہ اس امر کی نہیں ہے کہ وہ اس ناڈک وقت میں جیکہ مسلمانوں کو چاروں طرف سے خطرات کا مقابلہ کرنے کے لئے اتحاد اور یہ جہتی کی مزروں کیتے ہے اس طرز پر قادیانیت کو اپنی تنقید کا ہدف بنایا۔

شاید قارئین کو تعجب ہوگا جب اہلین یہ معلوم ہو گئے کہ اسے عراق میں اس جماعت کے صرف ۱۱ خاندان لیتے ہیں۔ ۱۱ خاندان بعد ادیں، چار بصرہ میں، ۲ جانیہ میں اور ایک خاندان خانشیں میں اور یہ لوگ ہندوستان سے عراق میں تجارت کی نیت سے آئے تھے۔ بعض نے ان میں سے عراقی قومیت کے ترمیکیت حاصل کر لئے ہیں اور بعض اپنی ہندوستانی قومیت پر قائم رہے جسے انہوں نے

قادیانی فی الہند فی الذی ارسله اللہ تلویثیق شریک الدین ریعتبر و نہ المهدی الموعود و المسيح المعہود الذی تنبیأت الکتب الدینیة بمجھیہ فی آخر الزمان و هم متہبکون ب تعالیم الإسلام و متھبکون للدینیة الاسلامیة و یعترضون المذاہب المخالفیة۔

و اما خصوصهم فیظانکون علیہم لقب (القادیانیة) و یعترضونہم مرقدین عن الدینیة الاسلامیة رغم ظاہرہم بالتمسک بالدین الاسلامی و رغم ادانتہم الفرائض الدینیة حسب الشریعۃ الاسلامیۃ۔

والاہمہیۃ او القادیانیۃ کما یسمیہم خصوصہا لیست ولیدۃ الیوہیل مضمضی عسل تأسیسہا سیعون سنتہ فی قریۃ قادیان بالہند و اتیعہا بعض الذی کانوا یعتبرونہا الطریقۃ المقدمة حسب اعتقادہم۔ و سواءً کانت هذہ الطریقۃ حقۃ او باطلۃ و سواءً کانت هذہ الفشة مسلمة او خارجۃ علی الاسلام فلیم هنالک ما یہر الصھف انتقادہا بہذہ الشکل و ف مثل هذہ الوقت الذی یحتاج فیہ المسلمون الی الاتحاد و یجمع الصیفوت لہوا جہة الائٹا المحيطة بہم من کل جانب۔

و قد یستغیر بہ القراہ اذ اعرفوا ان نیس فی العراق من اتباع هذہ الجماعت سوی شما فی عشر عائلۃ فقط تسکن تسع منها فی بغداد و اربع فی البصرة واربع فی المیانیۃ و عائلۃ واحدہ فی خانقیت و ان جمیع هؤلاء اصحاب امن الہند الی العراق بقصد التجارۃ و قد یجنس بعضہم بالجنسیۃ العراقیۃ کما یلقی البعض الآخر علی

ہندوستان کی تقسیم کے بعد پاکستانی قومیت میں تبدیل کر لیا۔

عراق میں اتنے عرصہ سے رہنے کے باوجود انہوں نے کسی عراقی شخص کو اپنی جماعت میں داخل نہیں کیا۔ انکا لگنی اپنا معبد نہیں ہے اور نہ ہی ان کے کوئی خاص مذہبی جماعت ہیں۔ ان کی سادی جد و بہرہ بعض اخبارات اور ایسے مذکور تقسم کرنے میں مختصر ہے جن میں اسلام کے غلبہ کے متعلق دلائل دیتے گئے ہیں یا فلسطین اور بعض اسلامی حکومتوں کے دفاع پر لفڑکوں کی کوئی ہے۔ اس جگہ پڑھنے والے کے دل میں یہ سوال بہدا ہو گا کہ جب واقعیت ہے تو اخبارات میں قادریاتیوں پر اس طرح نکتہ چینی کرنے اور اس سجدہ کی کیا وہ ہے؟

حقیقت یہ ہے کہ اس کا صرف ایک بیب ہے اور وہ یہ کہ استعماری طاقتیں مسلمانوں میں تفرقہ اور شقاق پیدا کرنے کے لئے خاص کوشش کر رہی ہیں اور وہ انہیں اپنے انگلیوں پر پچاڑا جا رہی ہیں۔ یکونکہ مسلمان الجھی تک اس انتظار میں ہیں کہ وہ یوم موعود کب آتا ہے کہ جب وہ دباد بیاد مقدس کو یہودیت کی لعنت پاک کرنے کیلئے مقدمہ نتدم اٹھائیں گے اور فلسطین اسی کے جائز اور شرعی حقداروں کو مل سکیں گا۔ استعماری طاقتیں ڈرتی ہیں کہ کسی عربی کو یہ خواب پیدا نہ ہو جائے اور اسرائیلی سلطنت صفویہ سے مٹت نہ جائے تھیں کے قائم کرنے کے لئے انہوں نے بھی بڑی مشکلات برداشت کی ہیں اصلیہ یہ غیر علکی حکومتوں ہمیشہ کوشش کرتی ہیں کہ مسلمانوں میں محنت نہ رہے تو اکر منافت پیدا کی جائے اور بعض فرقہ احمدیوں کی تکفیر اور ان پر نکتہ چینی کرنے کیلئے کھڑے ہو جائیں یہاں تک کہ اس طریقے سے حکومت پاکستان اور بعض ان عرب حکومتوں میں بھی اختلاف پیدا ہو جائے جن کے اخبارات پاکستان کے وزیر خارجہ ظفر احمد خاں جو کوکا فرقہ رہیتے ہیں۔

غالباً بہت سے پڑھنے والوں کو یاد ہو گا کہ چھوٹے قبل

جن سیتھم الہندیہ الق استبدلولہا بالباقستانیہ  
بعد تقسیم الہند۔

و بالرغم من مرور عشرات السنين على بقاء  
هؤلاء في العراق فإنهم لم يدخلوا شخصاً واحداً من  
العراقيين في ذمتهم وليس لهم اية مغبة خاص  
أو اجتماعية مذهبية خاصة ويقتصر شاطئهم  
على توزيع بعض الصحف والكراسات التي تبحث  
عن دعى الإسلام والذى ينزع عن عروبة فلسطين  
أو كيان بعض الدول الإسلامية والآن يتساءل  
القارئ اذا كان الامر كذلك فما هو سبب هذه  
الحملة وهذه الانتقاد على صفات المجرم؟

ليس هناك سوى سبب واحد وهو اصبح  
الاستعمار الذي يلعب دوراً هاماً في هذه القضية  
لبث الشقاق والتفرقه بين المسلمين الذين  
لازماً كانوا بانتظار اليوم الموعود الذي يقومون فيه  
بحولتهم الثانية لتطهير البلاد المقدسة من  
أرجام الصهيونية واعادة فلسطين إلى أصحابها  
الشريعيين - ان الاستعمار يخشى ان يتتحقق  
بحلم العرب هذا وتزول دولة اسرائیل  
التي تحمل الكثير عن المسايق في سبیل  
تكوينها في عدم الراواية الشقاق بين  
طوائف المسلمين باقارة النعارات لتفوّه  
بعض العناصر بتکفیر فئة الاحمدية و  
التشهير بهم حتى يُؤدي ذلك إلى الشقاق  
بين الباكستان وربات بعض الدول العربية  
التي تقوم صحفها بتکفیر ظفر الله خان وزير  
خارجية باكستان الذي يتبع الطريق  
الاحمدية -

ولعل كثیراً من القراء يقدّر كروز محاولة

پاکستان کی بعض جماعتیوں نے اس امر کی کوشش کی تھی کہ مسلمان حکومتوں کا ایک اسلامی بلاک قائم کیجھا تھے تاکہ ان کی ہستی اور ان کی آزادی قائم ہے اور ان کی بیرونی سیاست ایک ہجخ پر چلے۔ مگر یہ کوئی شیش بیرونی و سری ملک جماعتیوں کی مقابلت کی وجہ سے کامیاب نہ ہو سکیں۔ اس تجویز کی ناکامی کے سبب میں وہ حقیقت پڑا ہے وہ مسئلہ تکفیر ہے جو بعض انتہاء پسند مولویوں کے ہاتھ میں استعماری طاقتوں نے دیا تھا تاکہ وہ اس تجویز کے مخرب ہمکن کو قادیانی اور اسلام سے خارج کہہ کر اس کو ناکام بنانے کی کوشش کریں۔

شاید کسی شخص کو یہ خیال پیدا ہو کہ میر اس معاملے میں استعماری طاقتوں کو دخل انداز قرار دیا ہو رفت نہیں۔ اور مگر ان ہے مگریں قارئین کرام کو پوچھ لئے گیں کیسا تھا ہبنا چاہتا ہبواں کر مجھے اس امر کی پوری پوری اطلاع ہے کہ وہ حقیقت یہ ہے کہ ایسا وہی استعماری طاقتوں کو وادھا ہیں کیونکہ فلسطین کی کوئی تحریک جنگ کے ایام میں ۱۹۴۸ء میں استعماری طاقتوں نے غیر مجھے کو اس معاملے میں اُن دنوں میں ایک نظر انہی پرچے کا ایڈیٹر ہوا اور اس کا انداز حکومت کے مخالف تھکتہ چینی کا انداز لھا رچا چکر۔ اپنی دفعوں مجھے ایک غیر ملکی حکومت کے ذمہ دار قائم ترہ مقیم بینواد میں ملاقات کے لئے بلایا اور مجھے جا پلو سی اور میرے انداز تکتہ چینی کی تعریف کرنے کے بعد مجھے کہا کہ آپ اپنے اخباریں قادیانی جماعت کے خلاف زیادہ سے زیادہ دلآلہ زار طریق پر تھکتہ چینی جا رکھیں کیونکہ یہ جماعت دین سے خارج ہے۔ میں نے جواب میں وہن کیا کہ مجھے تو اس جماعت اور اس کے عقائد کا کچھ پتہ ہیں میں ان پر کس طرح تھکتہ چینی کر سکتا ہوں۔ اس مناسنے مجھے بعض الی

بعض العناصر بیکستان قبل مذہ تأسیس (الاسلامستان) ای چامعہ الدول الاسلامیہ و ذلك بجمع كافة الدول الاسلامیہ فی منظمة واحدہ لتسیل رسایساتھا الخارجیہ والمحافظة علی کیانہا واستقلالہا الا ان هذہ المحارلہ بادت بالفشل بعد آن وقف بعض العناصر منها مرفقاً معارضنا و كان من جملہ الاسباب التي أدت الى فشل هذا المشروع هو سلاح التکفیر الذی ناوله الاستعمار لید بعض المستطرفیت لیسہروہ فی وجہه الذین قبتو المشروع المذکور لا نہم قادیانیوں و مارقوں عن الاسلام۔

وقد یقطن بعض القراء ان ما اذکرہ من تدخل الاستعمار فهذه القضية ليس الا ولید الحدیث والظن الا اذا ذکر للقراء بالف مطلع كل الاطلاع على تدخل الاستعمار في هذه القضية اذا انه حاول ان يستغلني فيها بالذات عام ۱۹۴۸ء اثناء حرب فلسطین۔

کنت حینتہ احرر احدی الصحف الفکاہیہ وکانت من الصحف الانتقادیہ المعروفة فی عہدہ ها و قد ارسل الى موظف مسئول فی احدی الهیئات الدبلوماسیہ الاجنبیۃ فی بغداد یدعوی لمقابلتہ وبعد تقدیر المعاملة وکیل المدینع علی الاسلوب الذی اتبعہ فی النقد و جانی ان استقد الجماعة القادیانیہ علی صفحات الجمیلۃ المذکورۃ بالذی طریقة ممکنة لانہا جماعة مارقة عن الدین۔ فاجبته فی بادی الامر باقی لا اعلم شيئاً عن هذہ الجماعة و عن معتقداتہ

کامیں دین میں قادیانی عقائد پر بحث کی گئی تھی اور اس نے مجھے بعض مصنفوں کی بھی دیتے تاوہ مجھے اپنے مقالات کے لئے میں فائدہ دیں۔ چنانچہ ان کتابوں کے مطابع سے مجھے اس بحث کے بعض عقائد کا علم ہوا۔ لیکن میں نے ان میں کوئی ایسی بات نہ دیکھی جس سے میں عقیدہ کے مطابق اہمیں کافر قرار دیا جاسکے۔ اس استعماری نمائندہ سے پہنچا تو ان کے بعد میں نے اس کام کے کرنے سے معدود ت پیش کر دی اور کہا کہ میرے عقیدہ کے مطابق یہ طریقہ اس وقت اسلامی فرقوں میں اختلاف و اشتقاق پڑھانے والا ہے۔ اس شخص نے مجھے کہا کہ قادیانی قوم مسلمان ہیں اور ہندوستان کے تمام فرقوں کے علماء انہیں کافر قرار دے چکے ہیں میں نے اس سے کہ کہ ہندوستانی علماء کے اقوال قرآن مجید کی اس آیت کے مقابلوں میں کوئی جیشیت نہیں رکھتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے قریب ایک لا تقویلواہنِ اللہِ الیکم السلام لست مُؤْمِنًا کہ جو شخص تمیں السلام علیکم کہے اسکو کافر مت ہو سیرا اتنا کہنا تھا کہ وہ شخص غرض بن کر ہو گیا اور کہنے لگا کہ معلوم ہوتا ہے کہ قادیانی پر اپنگیڈے نے تمہارے دل پر بھی ایک کر دیا ہے اور تو قادیانی بن گیا ہے اور اسلام گئے ہو گیا ہے اسی لئے تو ان کی طرف گجواب دے دیا ہے میں نے عاق کرنے ہوئے کہا کہ جناب یقین جانیں کہیں اتنے لمبے و عوام مسلمان کہلائے اور مسلموں میں یہ نہ کہ یاد ہو ویہ عویٰ کریمی طاقت میں رکھنا کہیں صحیح ہوندی مسلمان ہوں تو کیا قادیانیت کے متعلق چند کتب کے مطابع سے مجھے قادیانی یا ناسکتی ہے؟

میں جنہوں اس سفارت خانہ میں جایا کرتا تھا مجھے معلوم ہوا کہ اس کام کیلئے مقرر ہیں کیا جا رہا یا لکھ کر اور لکھن کو ہی اہمیں شرکیں کیا جا رہا ہے۔ پھر مجھے یہ بھی بتا کر اس کام کے کرنے سے صرف میں نے ہی انکار ہیں کیا بلکہ بعض دوسرے نوگوں نے بھی استعمار کا آنکھا رہنے سے انکار کر دیا تھا۔

یہ ان دونوں کی بات پر بہتر کہہ اہمیں اور مقدار کا

اولاد کا لایمکنی ان استقدامات افرزدہ تی بعض الکتب کی تبحث فی معتقدات القادیانیہ کما اندہ ذودتی بعض المقالات عسیٰ ان تنفعتی بعض عباراتہا فی کتابۃ مقاالتی الموعودۃ۔ و استطعہ ان اطلع علی بعض عقائد الجماعة من مطابعہ الکتب کی ذودتی یہا المسئول المذکور واللہ تی لم راجد فیہا شیئاً یدلل علی تکفیرہم حسب اعتقادی و بعد عده مقابلات طبیعت منہ ان یعنی رفی عن تلك الموثقۃ نظرًا لاعتقادی بان ذات یسیب الشقاق بین الطوائفۃ الاسلامیۃ فی مثل ذلك الوقت بالذات فاجاب قالاً: الان خوازاد لیسوا مسلمین و قد کفرهم علام الجیحون الطوائفۃ الاسلامیۃ فی الهند۔ فقلت له ان اقول علماء الهند لیست اقوى حجۃ من الایۃ القرآنیۃ السی تصرح بان لا تقولوا میں العیا الیکم السلام لست مُؤْمِنًا فما کان منه الان قال عاذنیاً و هل اثرت فیک دعا یا القوم فخرجت عن الاسلام و اصحابت قادیانیاً و اخذت تدافع عنہم قلت متهکماً کن علی یقینیت یا هذَا بائیکا لاستطیع ان ادعی باقی مسلم بیکل ما فی هذہ الكلمة من معنی بالرغم من فضای عشرات السنین بیت المسلمين فهل تکفی مطابعہ بضعة کتب للقادیانیۃ ان تجعلنی قادیانیاً؟

وقد اطمعت خلاں ترددی علی هذہ الہیۃ بائیکی لست الوحید المکتف بہذہ المہمۃ بیل هنالک انس آخر ورن یشارکونی التکلیف کما افہم اکن الشیخ الوحدی الدی رفق میل رفضہ علیری یا یضناً۔

کان ذلك عام ۱۹۳۸ فی الموقت الذی

ایک حصہ کاٹ کر صہیونی حکومت کے پسروں کو یا گیا تھا اور اسرائیلی سلطنت قائم ہوئی تھی اور دیر ایمال ہے ملکہ بالا سفارت خانہ کا یہ اقدم درحقیقت ان دو ٹریکٹوں کا مسلسل جواب تھا جو تقسیم فلسطین کے موقع پر اسی سال جماعت احمدیہ نے شائع کر تھے۔ ایک ٹریکٹ کا عنوان "ہٹیہ الامم المتحدة وقرار تقسیم فلسطین" تھا جس میں مغربی استعماری طاقتوں اور صہیونیوں کی ان سازشوں کا انکشافت کیا گیا تھا جس میں فلسطینی بندگیوں کے بیوویوں کو سپرد کر دینے کا مقصود بنا یا گی تھا۔ دوسری ٹریکٹ "الکفرملة واحدة" کے عنوان سے شائع ہوا تھا جس میں مسلمانوں کو کامل اتحاد اور اتفاق دیکھنے کی ترغیب بھی اور صہیونیوں کے مقابلہ اور امن مقدمہ کو ان پاک کر نکیلے اموال جمع کرنے کی ترغیب بھی گئی تھی۔

یہ وہ دو اقدار ہے جس کا مجھے ان دونوں ذاتی طور پر مل ہوا تھا اور بھی پورا یقین ہے کہ جب تک احمدی لوگ مسلمانوں کی جماعتوں میں اتفاق پیدا کرنے کی کوشش کرتے رہیں گے اور جب تک وہ ان ذرائع کو اختیار کرنے کیلئے کوشش رہیں گے جن سے استعماری طاقتوں کی پیدا کردہ حکومت اسرائیل کو ختم کرنے میں مدد مل سکے تب تک استعماری طاقتوں بھی لوگوں اور فرقوں کو اس بات پر مادہ کرنے میں کوئی وقیفہ فروغ نہ کیا۔ کہ وہ ہم یوں کہ اس قسم کی لفڑت انگریز اور نکتہ چینی کرتے رہتے ہیں کہ مسلمانوں میں تھا۔

اس سید گیری ذکر کرنا بھی مناسب ہے کہ ووکنگ مسجد جیلزندن کی سب سے بڑی مسجد ہے۔ اور جس کی تیاری کے لئے پچھلے دونوں عراقی صحافیوں کا ایک وفد بھی گیا تھا وہ جماعت احمدیہ بھی کی تیز نگرانی جا رہی ہے اور رسالہ "اسلام کو یو یو" جیلزندن میں مسلمانوں کی نمائندگی کرتا ہے وہ بھی وسی جماعت کی طرف سے چل رہا ہے۔

افتقط فیہ جزو من الاراضی المقدسة وقدر لعنة سائعة للصهیونیین وانی اظن ان إقدام الہٹیہ المذکورة على مثل هذہ العمل كان در ذلک فعل لکراستین الملتین نشر تھیہا الجماعة الاحمدیۃ فی ذلک العام بمناسبة تقسیم فلسطین وکانت احدهما بعنوان "ہٹیہ الامم المتحدة وقرار تقسیم فلسطین" الکیانات تبحث فی المؤمرات التي درجت فی العفایر بالمستعمرین والصهیونیین لتسليم المواقع الفلسطينية الى الصهیونیین وکانت المثانیۃ بعنوان (الکفرملة واحدة) وکانت تحت المسلمين على توحید المصروف وجمع المال لمحاربة الصهیونیین وتطهیر البلاد المقدسة من ارجاهم۔

هذا ما اطلعت عليه بنفسی فی ذلک الحین وانی واثق کل الوثوق بان الاعدیان ماداموا بیذلک الجهد لجمع کلمة المسلمين وتوحید صفو فهم ویجثون عن اسباب تبیح للمسلمین القضا على دولة اسرائیل اللقیطة ضیعۃ المستعمرین فان الاستعمار لن یتران عن تحریک بعض الجهات للتشهیر بهم بقصد تشتیت المکملة۔

ویجدر بنا ان نذكر للقراء بان جامع (روکنگ) الذى يعد من اروع المساجد فی لندن والذى زاره مؤخراً المؤسس الصحفى العراقى وصلی ذیه قبل ایام قليلة يد ارم قبیل الجماعة الاحمدیۃ وان مجلة (اسلام کو یو یو) التى ہی لسان حال المسلمين فی لندن تشرف علیہا هذہ الجماعة

عراق کے صحافیوں کا وفد اس امر کا مشاہدہ کر یا کہ ہے کہ وہ مسجد مسلمانوں کی دوسری مساجد سے کسی طرح مختلف نہیں اور اس میں خالص اسلامی عبادات ادا کی جاتی ہیں؟

وقد شاهد الموقف الصحافی العراقي ان الجماعات المذکورة لا يختلف في شيء عن يقية مساجد المسلمين و ان الشعائر التي تقام فيها هي شعائر إسلامية بحتة“  
(الأنبار بغداد ٢٢ سپتبر ١٩٥٢ء)

معزز قارئین! آپ فاضل نامہ نگار کے مضمون سے بخوبی بھی سمجھ سکتے ہیں کہ غیر مسلم بیرونی طاقتوں مسلمانوں کے اتحاد کو پاکہ پارہ کرنے کے لئے کس طرح غیر شرعاً طریقے اختیار کرے ہیں۔ یہیں ان استعماری طاقتوں کی بجائے ان مسلمان کہلانے والوں پر توجہ ہے جو دشمن اسلام کے دشمنوں میں آؤ کر رہتے ہیں اور ہمیات ذلیل دینیوی مقادی خاطر اپنی قوم کی جڑوں پر کلہاڑا رکھتے ہیں۔ یقیناً ایسے لوگ خارجی دشمنوں سے بھی بدتر ہیں۔

کرم الاستاذ علی الغیاط ایسے مشہور مضمون نویس نے استعماری نمائندہ کو صاف اور واضح جواب دیکروں وحقیقت استعمار کے احتشامی رخصایا پر ایک ذریعہ اور حقایق آمیز جملہ پر دسید کیا ہے ساگر مسلمان ادیب، مسلمان عالم اور مسلمان سیاست دان اکی خڑج اخلاقی جرأت سے کام لیں تو یقیناً اسلام کے دشمنوں کی ہمیشہ پست ہو جائیں اور وہ ایسے کہیں طریقوں سے مسلمانوں کی صفوں میں انتشار پیدا کرنے کا خیال تک نہ لاسکیں۔ اس وقت سب سے بڑی مصیبیت ہوئی ہے کہ بعض مسلمان خریدے جاتے ہیں اور دشمنوں کے دشمنوں میں اپنی قوم اور ملت کے خلاف ایک آرہ بن جاتے ہیں۔

پلاڈیور بیس کے لئے ہر قوت اسرائیلی حکومت کا وجود نا شور کی حیثیت رکھتا ہے۔ استعماری طاقتوں نے ابھگہ بودی سلطنت قائم کر کے عربی ملکوں کے بیٹیوں پر ایک پیسٹول تان رکھا ہے اور ہر لمحہ یہ خطرہ موجود ہے کہ اس بہانے سے پلاڈیور بیس کوئی آفت نازل ہو جائے اور ان کا من و امانت بیباہ ہو جائے۔ چونکہ اس جگہ پر اسرائیلی سلطنت کا وجود ایک غیر طبعی وجود ہے اسکے احتیاط کے لئے خود اسرائیلیوں کو اور بھر ان کی حماستی حکومتوں کو ایسے ناجائز ذرائع اختیار کرنے پڑتے ہیں جو اخلاق و شرافت سے بالکل بیرون ہیں۔

آپ ذکورہ مالا مضمون سے امدادہ کر سکتے ہیں کہ استعماری طاقتوں میں تفرقة پیدا کر کے ہی اپنی پر ورده اسرائیلی حکومت کو قائم رکھنکرتی ہیں۔ وہ ہر قومی مسلمانوں کو ان کے حقوق اور قانونی حقوق سے محروم رکھتا ہے اپنے مسلمانوں کی عقلمندی اسکی نیز ہے کہ وہ ان معاند طاقتوں کے منصوبوں کا شکار نہ بنیں اور اپنی مخدودہ طاقت سے ان کے تمام حیلوں کو ناکام بنا دیں۔ یہ یات موجہ پیشترت ہے کہ مسلمانوں میں ایسے مغلصوں کی تکی لائیں ہے جو پوری جرأت کے ساتھ اسلام اور مسلمانوں کے مقاد کو سب چیزوں پر مقدم رکھتے ہیں۔ حقیقت ایسے لوگ ہیں جو اپنی قوم کے حقیقی بخیرواد اور سچے خادم ہیں۔

پلاڈیور بیس میں جماعت احمدیہ کے خلاف استعماری طاقتوں نے مذہبیک نام پر ایک قتلہ کھڑا کیا اور کچھ علما اور اخبارات کو اس خون سے خیندا۔ ان لوگوں نے اسلام کا نام ملک مسلمانوں کے مقاد کو نقصان پہنچایا اور بظاہر احمدیت کی خالقت کا بہانہ بنایا۔ لگر درحقیقت یہ لوگ فیر ملکی حکومتوں کی خدمت کر رہے تھے۔

گزشہ دنوں پاکستان میں مولویوں کی طرف سے جماعت احمدیہ کے خلاف بوشوش برپا کی گئی تھی اور جس میں اسلام کے نام کو اپنے دنیا وی مقاصد کے لئے بے موقع طور پر استعمال کیا گیا تھا۔ یہ لوگ اپنے اس فعل سے حکومت، ملک اور ملت کو نقصان پہنچانے کے لئے

ثابت ہو چکے ہیں اور ان کی ساری تیاری دو درائل غیر ملکی سلطنتوں کے مقابلے کے لئے سمجھی و درنہ کوں ہیں جا تاکہ احمدیہ تحریک کوئی فی آج کی پیدا شدہ تحریک نہیں ہے تا ان علماء کو اسکے خلاف اسوقت خاص بخش پیدا ہو جاتا ؟ بصیرت رکھنے والی اتنکھ دیکھ لکھی ہے کہ یہ بچ پاکستان کو مکر دکرنے کے لئے تھا۔ اندھر تعالیٰ نے اپنے عاصی فضل سے ملک کو اس شدید ابتلاء سے بچالیا اور پاکستان کے دشمنوں کو ناکام و تاہم اور کردیا ہے۔

ذکورہ بالہندوں سے یہ بات بھی بالیداہت ثابت ہے کہ "مولوی" لوگ جماعت احمدیہ کو استمار کا آںہ قرار دینے میں مدرس باطل پر ہیں۔ یہ سوچنے والی بات ہے کہ اگر یہ جماعت استماری طائفوں نے قائم کی ہوتی تو کیا وہ خود ہی اس کی بربادی کیلئے علماء اور اخبارات کو روپہ دے دے کر آئے کا دینا تھے؟

لے کا شکر لے کوں پر خود کریں اور اشد تعالیٰ کی طرف چھٹے لئے ماموری کی آفیس پر کان دھری اور اس کی خادمِ اسلام جماعت کا ساتھ دیں۔ حَرَآخْرَدْ عَوْنَانَ الْمُهَمَّدَ اللَّهُ رَبُّ الْعِلَّمَاتِ + (ابوالعلاء رحمہ اللہ علیہ)

**رسالہ الفرقان** مسلمانوں کی ترقی کا اصل ذریعہ ہے ہے کہ وہ قرآن مجید پر عمل پیرا ہوں۔ ملکے احکام کو بھیں اور ائمہ مطابق اپنی زندگی کو بنائیں۔ اس روحا نی انقلاب کے لئے ایمان اور علم کی ضرورت ہے، دلائل دیباہیں کا جانانا نیز ہے، قرآنی فضیلتیں آنکھاں ہونا ضروری ہے۔ اعلیٰ ایمان مقصد کیلئے رسالہ الفرقان جا رہی کیا گیا ہے جس میں قرآن مجید کے حقائق و معارف کے علاوہ اسکے فضائل کا بیان ہوتا ہے۔ خاص ہمین اسلام کے اختراءات کے ہواب دشیتے جاتے ہیں اور مسلک اقرانی کا عمل پیش کیا جاتا ہے۔ آپ یہی اس رسالہ کے خمیدارین کا شاعت قرآن میں حصہ لئیں سالانہ چندہ یا سیخچی ہے (سینخ الفرقان روہ۔ پاکستان)

**مکتبہ الفرقان** اس مکتبہ کے ذریعہ آپ ہر قسمی دینی کتب میں طلب فرمائے ہیں۔ ہم مصر سے بھی کتابیں منگوئے کا انتظام کر لیتے ہیں۔ آپ اپنی تمام علمی حزروں کے لئے اس مکتبہ کو اور ڈرڈیور گھنون فرمادیں۔ مکتبہ کے متدرجہ ذیل طریکت و سلسلے آپ کی معلومات میں اختلاف کرنے کا سوچ ہوں گے:-

(۱) مناظرہ ہوت پور شیخ حسین جبار کے ساتھ ذیل کے چار محتامیں پچھری مناظرہ ہوا تھا (۱) صداقت حضرت پیغمبر موعود علیہ السلام  
 (۲) ہم نبوت کی حقیقت (۲) تعریف (۳) منفہ۔ فرقہ اشیاع شریعہ کی طرف اس مناظرہ میں جانب مخالفین صداقت ہو شدیں  
 مناظر مقرر تھے اور جماعت احمدیہ کی طرف مولانا ابو العطا جمال الدھری مناظر مقرر تھے۔ قریباً پونے دو صفحے کا یہ رسالہ فرقہ  
 کے مشترکہ تحریک سے شائع ہوا تھا اب اسکی چند جملہ کا پیاسی یہاں میسر رکھی ہیں شافعین اصحاب فی نفحۃ ثہمت میں عصہ ولد الک کے لئے  
 سوار و پیہ (ہمہ) پیچھو طلب فرمائیں۔

(۲) **كلمة الميدين في تفسير حاتم الشهادتين**۔ یہ صفحات کا ترتیب خاتم الشہادت کی تفسیر میں ایک جامع اور مانع گیر تختصر مضمون یہ میں ہے۔ فی نسخہ ایک آنے اور فی سینکڑا ہائی تھرڈیز۔

(۳) حضرت شیخ ناصری کی زندگی کے پانے میں عبدیہ اکشاف۔ بڑے بھر کے چار صفات پر محظہ کا عذر پانے کیلئے پیش کیا جائے۔

حضرت شیخ علیہ السلام کی تین تصویریں مفصل۔ مضمون کے ماتحت شائع کی جائیں۔ تصویری حضرت شیخ کی جوانی، ادھیر گرا در بڑھا پئے کی میں۔

ان تصویریں غیایت کا تذکرہ مرا مر باظل جنمائے کے حضرت شیخ ۲۷ سال کی عرضی آنکھ پر جایئیں۔ مضمون انگلیزی اردو اور عربی میں تھا۔

فوٹو: ہر دو تصویریں ایک ایک دو کے لئے من محسولہ ڈاک تین آنے کے لئے تھکت ہیں!

میخ مکتبہ الفرقان - بلوہ ضلع جہنگ - پاکستان

## جلالِ اسلام کے شاہ و جنگ از کا اعلان

”اُنکے ہمایلے گئے پر کوئی تباہی مخالف ہیں“

سرزین مجاز کا سرکاری اخبار "اعما القعری" کو منتشر کر دے  
بیکار میلٹری الیکٹریک لائٹننگ سید شاہ نہد مجاز نے اعلان فرمایا ہے کہ کسی  
ان بلادہ کی تعلیمی امانتیابی کے لئے  
العامی سون لا تائیوجہلاؤ فی ان تقوی  
علما قاتلہ الرسول نے ایک اعلان کیا  
عامة والدوليات الحق ویسیم تفاصیل  
لما یربط بینها و بین بلادہ من مصالح  
مشترکہ و مصالحہ متعادلہ ۲

ترجمہ: ہماری ملکت جو دنیا بھر کی قیمت میں کیلئے کوتاں چھٹاں  
کیلئے کیا دیتے تو مگر ارشٹ فریکا کا تمام منی پیدا نہ کرے  
عام طور پر ایک دوسرے ملکت جس پر جو مالیں اور خاص طور پر  
امریکے اور یورپ کی طرف اپنے کامیابی کی پوچھتے امریکا اور  
چین کو یا کسی اشٹر کو سمجھا جائے اب کہا کی دوستی نے  
عمر طور پر اپنے ملکت کی دستیں کھو دیں۔

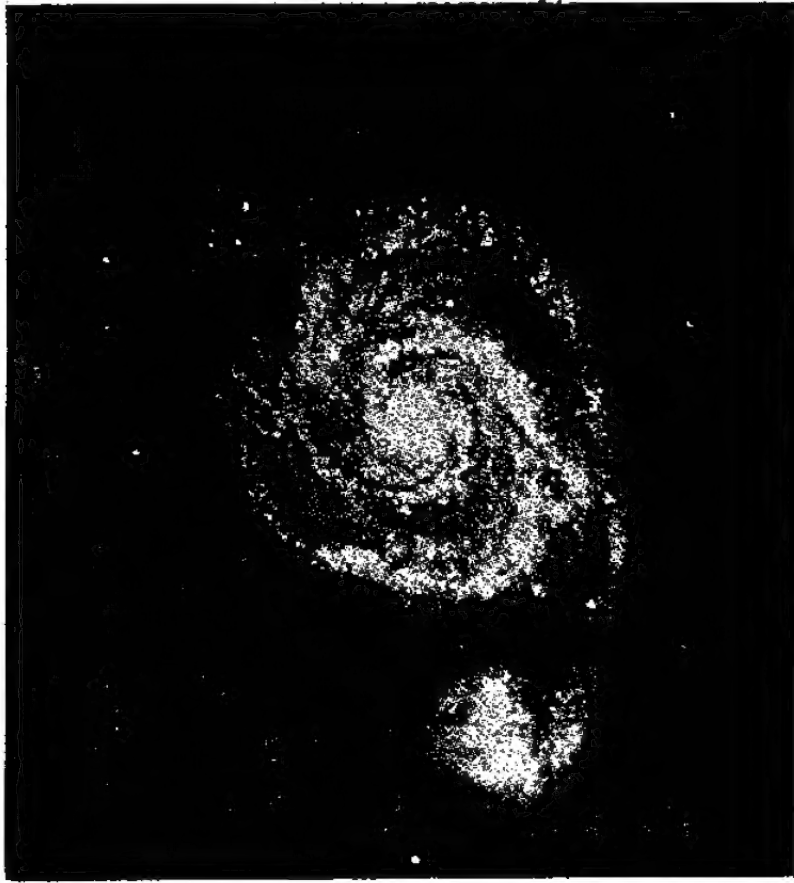
۱۴۷۸ هجری قمری

القرآن

ریویو  
پاکستان

ماہ نامہ الفرقان

قرآنی علوم و معارف بیان کرنے والے ارسال



الفرقان کے اس سالانہ نمبر کے سات آسمان ڈائے علمی مضمون کے صفحہ ۵ سے متعلقہ تصویر

سالانہ نمبر کی تیہت

۱۲ اگسٹ

سالانہ چندہ

پانچ روپے

صرف ٹائمیش پیچ خالد پرنگ پسیں سرگودھا میں چھا